



Ayutthaya & Asia

Ayutthaya & Asia

#### กำหนดการ





กิจกรรมเฉลิมพระเกียรติ "ตามรอยพระราชปณิธาน" เนื่องในโอกาสมหามงคลเฉลิมพระชนมพรรษา ๖ รอบ ๕ ธันวาคม ๒๕๔๒

## การสัมมนาวิชาการนานาชาติทางประวัติศาสตร์ เฉลิมพระเกียรติเรื่อง อยุธยากับเอเชีย

วันอังการที่ ๒๓ พฤศจิกายน ๒๕๔๒ เวลา ๙.๐๐ น. – ๑๘.๐๐ น. ณ ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร มหาวิทยาลัยศิลปากร ตลิ่งชั้น

ร์และบนนยศาสตร์และบลนิสิโตโยต้าประเทศไทย

| มูลนธเ           | ครงการตำราสงคมศาสตรและมนุษยศาสตรและมูลนธเตเยตาบระเทศ เทย             |
|------------------|----------------------------------------------------------------------|
| <b>ธี.00 น</b> . | ลงทะเบียน                                                            |
| ๑๐.๐๐ น.         | พิธีเปิดการประชุมสัมมนาโดย                                           |
|                  | สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี                            |
| ໑໐.ສາ໐ ຆ.        | ปาฐกถา เรื่อง Ayutthaya Port Polity Seen From East Asian             |
|                  | Sources โดย Professor Yoneo Ishii แห่ง Kanda University of           |
|                  | International Studies                                                |
| ๑๑.๐๐ น.         | การบรรยายเรื่อง " <b>ประวัติดาสตร์คิลปะอยุธยา"</b> โดย               |
|                  | คร.พิริยะ ใกรฤกษ์ แห่งมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์                          |
| ๑๒.๐๐ น.         | พักรับประทานอาหารกลางวัน                                             |
| തെ.ഠഠ വ.         | Book Launch "From Japan to Arabia: Ayutthaya's                       |
|                  | Maritime Relations with Asia"                                        |
|                  | โดย Dr. Kennon Breazeale แห่ง East - West Center, Hawaii             |
| <b>໑ຓ.</b> ຓ໐ ຆ. | การอภิปรายทางวิชาการ เรื่อง                                          |
|                  | EDO - PARIS - BATAVIA - AYUTTHAYA โดย                                |
|                  | ๑) Professor Dr. Anthony Reid แห่ง University of California at Los A |
|                  | Professor Pierre Pichard UNA Foloe Française d'Extreme-Orient        |

- Angeles
- D) Professor Pierre Pichard 11413 Ecloe Française d'Extreme-Orient
- ന) Professor Dr. Takeshi Nakagawa เเหง Waseda University
- ๔) คร.ธีรวัต ณ ป้อมเพชร แห่ง จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย
- ধ্র) คร.ชาญวิทย์ เกษตรศิริ แห่ง มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์
- จบการอภิปราย 08.06 U.
- สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี เสด็จฯ กลับ രമ്.താ പ
- พักรับประทานอาหารว่าง രമ്.താ വ.
- ละครนอก เรื่อง ศรีธนญชัย ตอน สู่ราชสำนักอโยธยา @b.00 H.
  - บทและควบคุมการแสดงโดย อาจารย์เสรี หวังในธรรม
  - และ คุณสุจิตต์ วงษ์เทศ งานเลี้ยงรับรอง ห้องเอนกประสงค์ ชั้น 🔿
    - มหกรรมอาหาร 4 เมือง และการแสดง มากุฎีลา รีมอันเร ...





ac).00 U.

#### Schedule

the International Seminar

#### "Ayutthaya and Asia"

the part of "Following His Majesty's Wishes" Program

to commemorate the Auspicious Occasion

of His Majesty the King's 6th Cycle Birthday Anniversary, December 5, 1999.

November 23, 1999 from 9.00 - 18.00 Hrs.

at Sirindhorn Anthropology Centre, Silapakorn University, Taling Chan, Bangkok by Toyota Thailand Foundation, Toyota Motor Thailand Co.Ltd, and

the Foundation for the Promotion of Social Sciences and Humanitles Textbook Project



09.00 Hrs. - Registration

10.00 Hrs. - H.R.H Princess Sirindhorn arrives
 Opening Ceremony by H.R.H Princess Sirindhorn

10.30 Hrs. - Keynote Speech on "Ayutthaya Port Polity Seen From East Asian Sources" by Professor Yoneo Ishii, Kanda University of International Studies

11.00 Hrs. - "Ayutthaya Arts History"
by Dr. Piriya Krairiksh, Thammasat University

12.00 Hrs. - Lunch

13.00 Hrs. - Book launch

"From Japan to Arabia: Ayutthaya's Maritime Relations With Asia" by Dr. Kennon Breazeale, East-West Center, Hawaii

13.30 Hrs. - Panel "Edo-Paris-Batavia-Ayutthaya" by

- Professor Dr. Anthony Reid , University of California at Los Angeles
- Professor Pierre Pichard, Ecole Française d'Extreme Orient
- Professor Dr. Takeshi Nakagawa , Waseda University
- Dr.Dhiravat na Pombejra ,Chulalongkorn University
- Dr. Charnvit Kasetsiri , Thammasat University

15.30 Hrs. H.R.H. Princess Sirindhorn leaves

15.30 Hrs. - Coffee Break

16.00 Hrs. - Lakhon Nok (Folk Drama)

"Sithanonchai Towards Ayutthaya Kingdom"

written and directed by Seree Vangnaitham and Sujit Wongthes

17.00 Hrs. - Reception Party

- A Taste of Edo-Paris-Batavia-Ayutthaya
- "Ruem An Rei" Folk Dance from Surin Province

18.00 Hrs. - Accomplishment

# Ayutthaya & Asia

### <u>เอกสารประกอบการสัมมนา</u>





- ข่าวประชาสัมพันธ์ , Press Release
- 2 ตามรอยพระราชปณิธาน (Following His Majesty's Wishes)
- 3 อยุธยากับเอเชีย ( Ayutthaya and Asia )
- 4 From Japan to Arabia:

Ayutthaya's Maritime Relations with Asia, by Kennon Breazeale

- 5 อยุธยา บรรณานุกรม , โดย ชาญวิทย์ เกษตรศิริ Bibliography Ayutthaya , By Charnvit Kasetsiri
- 6 อยุธยาประวัติศาสตร์ และการเมือง , โดย ชาญวิทย์ เกษตรศิริ Ayutthaya : History and Politics , By Charnvit Kasetsiri
- 7 Ayutthaya Port Polity Seen from East Asian Sources, By Yoneo Ishii
- 8 ศิลปอยุธยา ; โดย พิริยะ ใกรฤกษ์

  Ayutthaya Arts History , By Piriya Krairiksh
- 9 Thai Maritime Trade and the Ministry Responsible, By Kennon Breazeale
- 10 ทวิลักษณ์ในเอโดะและในยุคเอโดะ , โดย ทาเคชิ นากากาว่า
- 11 Duality in Edo & The Edo Period, By Takeshi Nakagawa
- 12 อยุธยากับปารีส ; โดย ปีแอร์ ปีชาด , อีเอฟอีโอ
- 13 Ayutthaya & Paris , By Pierre Pichard; EFEO
- 14 ปัตตาเวีย และอยุธยา , โดย แอนโทนี รีด , ยูซีแอลเอ
- 15 Batavia & Ayutthaya , By Anthony Reid ; UCLA
- 16 Ayutthaya as a Port City: Cosmopolitan aspects, By Dhiravat na Pombejra
- 17 อาณาจักรอยุธยา (ค.ศ. ๑๓๕๑ ค.ศ. ๑๗๖๗)
- 18 ซิมอง เคอะ ลาลูแบร์
- 19 บทบาทชาวจีน
- 20 ตำนานยา<mark>มาดะ นางามาซะ : เรื่องจริงหรืออิงนิยาย</mark>
- 21 หมู่บ้านญี่ปุ่นกับหมู่บ้านโปรตุเกสที่กรุงศรีอยุธยา
- 22 นาฏลีลา "รึมอันเร" หรือ "รำกระทบสาก" 🏵 TOYOTA





# Ayutthaya & Asia





ฝ่ายประชาสัมพันธ์และกิจกรรมสังคม 23 พฤศจิกายน 2542

ครอบครัวโตโยต้า จัดการสัมมนาวิชาการนานาชาติ
และ พิมพ์หนังสือวิชาการประวัติศาสตร์ เรื่องอยุธยาและเอเชีย
๑ ใน ๗ โครงการ "ตามรอยพระราชปณิธาน"
เทิดพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว ฯ
ในโอกาสพระราชพิธีมหามงคลเฉลิมพระชนมพรรษาครบ ๖ รอบ

สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดา ฯ สยามบรมราชกุมารี ทรงพระกรุณาเสด็จพระราช ดำเนินเป็นประธานในงาน สัมมนาวิชาการนานาชาติ เรื่อง "อยุธยาและเอเชีย" ร่วมกับนัก ประวัติศาสตร์และนักวิชาการด้านไทยศึกษาชั้นนำของโลก ทั้งชาวไทยและชาวต่างประเทศ ณ ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร เพื่อนำเสนอผลงานทางประวัติศาสตร์อยุธยาในฐานะศูนย์กลาง ทางการค้าของเอเชียในอดีตกว่า ๗๐๐ ปี ซึ่งจัดขึ้นโดยความร่วมมือของ บริษัท โตโยต้า มอเตอร์ ประเทศไทย จำกัด มูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์และมนุษย์ศาสตร์ มูลนิธิโตโยต้าประเทศไทย โดยมี พลตำรวจเอกเภา สารสิน คุณหญิงสุพัตรา มาศดิตถ์ นายโยชิอะคิ มูรามัตซี ศ.เสน่ห์ จามริก คุณหญิงไขศรี ศรีอรุณ ข้าราชการระดับสูง และ ภาคเอกชนเฝ้ารอรับเสด็จ

การสัมมนาในครั้งนี้เป็นอ ใน ๗ โครงการ "ตามรอยพระราชปณิธาน"เนื่องในโอกาส พระราชพิธีมงคลเฉลิมพระชนมพรรษาครบ ๖ รอบ ที่ครอบครัวโตโยต้าร่วมกันดำเนินกิจ กรรมเฉลิมพระเกียรติ เฉลิมฉลองในวาระสำคัญยิ่งของคนไทยทั้งชาติ และยังเป็นการเผย แพร่วิชาความรู้ทางประวัติศาสตร์ให้เป็นที่ปรากฏแก่สังคมไทยและนานาประเทศ

งานสัมมนาได้รับเกียรติจากนักประวัติศาสตร์และนักวิชาการด้านไทยศึกษาชั้นนำของโลก หลายท่านร่วมอภิปรายในแง่มุมต่าง ๆ ของอาณาจักรทางการค้าของอยุธยา อาทิ

- ศาสตราจารย์ โยเนโอะ อิซิอิ แห่ง Kanda University of International Studies

  ( Professor Yoneo Ishii )
- ดร.เคนนอน บริชเซลล์ แห่ง East West Center , Hawaii
  ( Dr.Kennon Breazeale )
- ศาสตราจารย์ ดร.แอนโทนี รีด. แห่ง University of California at Los Angeles (Professor Dr.Anthony Reid)





- ศาสตราจารย์ ปีแอร์ ปิชาต แห่ง Ecloe Française d' Extreme-Orient (Professor Pierre Pichard )
- ศาสตราจารย์ ดร.ทาเคชี นากากาว่า แห่ง Waseda University (Professor Dr.Takeshi Nakagawa)

และจากนักวิชาการไทยอีก ๓ ท่านคือ ดร.ธีรวัต ณ ป้อมเพชร แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ดร.ชาญวิทย์ เกษตรศีริ และ ดร.พิริยะ ไกรฤกษ์ แห่งมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์

ในการนี้ได้จัดพิมพ์หนังสือวิชาการประวัติศาสตร์ ชุด "อยุธยากับเอเชีย" จำนวน ๔ เล่ม ได้แก่

- จ.**หนังสือเฉลิมพระเกียรติเรื่อง** "From Japan to Arabia : Ayutthaya's Maritime Relations with Asia" ฉบับภาษาอังกฤษ โดยมี Dr.Kennon Breazeale แห่ง East-West Center, Hawaii เป็นบรรณาธิการ และมี ศาสตราจารย์ โยเนโอะ อิชีอิ และ ดร.ชาญวิทย์ เกษตรศิริ เขียนคำนำ
  - ๒.<u>หนังสืออยุธยา : ประวัติศาสตร์และการเมือง</u> เขียนโดย ดร.ชาญวิทย์ เกษตรศิริ
- ๓.**หนังสือเรื่องอยุธยา** : บรรณานุกรม ซึ่งเป็นงานวิจัย ที่ได้รับทุนสนับสนุนการวิจัย จาก สำนักกองทุนวิจัย หรือ สกว. และทุนสนับสนุนการจัดพิมพ์เผยแพร่โครงการรางวัล TTF AWARD

๔ <u>หนังสือเรื่อง Discovery Ayutthaya</u> ฉบับภาษาญี่ปุ่น

เพื่อเป็นการเผยแพร่บันทึกประวัติศาสตร์อันน่าภูมิใจ เนื่องจากมีผู้ที่สนใจเป็น จำนวนมากแต่ไม่สามารถเข้าร่วมประชุมสัมมนาได้ ทางสถานีโทรทัศน์ช่อง 11 จะได้ทำการ ถ่ายทอดสดในเวลา 10.00 น - 12.00น. สถานีโทรทัศน์ช่อง 9 เวลา 13.00น.-15.00น. และถ่าย ทอดสดเสียงการสัมมนาทางสถานีวิทยุ เอพ่เอ็ม 92.5 เวลา 10.00น.-12.00น. นอกจากนั้น ทางบริษัท โตโยต้าฯ จะนำเทปบันทึกภาพการสัมมนาออกแพร่ภาพทางสถานีโทรทัศน์ใอทีวี ในวันเสาร์ที่ 27 พฤศจิกายน เวลา 23.00 น - 24.00 น.

ครอบครัวโตโยต้าร่วมเปิดบันทึกประวัติศาสตร์และย้อนรอยอารยธรรมอาณาจักรอยุธยา สัมมนาวิชาการนานาชาติครั้งยิ่งใหญ่เรื่อง "อยุธยาและเอเชีย" ศูนย์กลางการค้าโลก ๗๐๐ ปี และเผย แพร่ความภาคภูมิใจของของคนไทยทั้งชาติในด้านความมั่นคงทางการค้ากับนานาประเทศในอดีต ซึ่ง เป็นรากฐานสำคัญทางการค้าระหว่างประเทศและการเจริญสัมพันธไมตรีทางการทูตที่แน่นแฟ้นสืบ เนื่องมาถึงปัจจุบัน

> ณรงค์ชัย ศิริรัตน์มานะวงศ์ ผู้อำนวยการฝ่ายประชาสัมพันธ์และกิจกรรมสังคม บริษัท โตโยต้า มอเตอร์ ประเทศไทย จำกัด



PR089 / 1999





yota Family conducts International Seminar "Ayutthaya and Asia "and a Historical Book launch

"From Japan to Arabia: Ayutthaya's Maritime Relations with Asia"
as one of seven projects of "Following His Majesty 's Wishes Program"
to celebrate the auspicious occasion of the sixth cycle anniversary
of His Majesty the King's birthday

Her Royal Highness Princess Sirindhorn will graciously proceed as the president of the International Seminar entitled "Ayutthaya and Asia" along with the world-renowned Thai and foreign historians and academicians at the Princess Maha Chakri Sirindhorn Anthropology Centre. This seminar is one of the seven projects, following His Majesty's wishes, implemented by the Toyota family to celebrate the auspicious occasion of the sixth cycle anniversary. It aims to explore and disseminate the history of Ayutthaya which was a flourishing entrepot for 700 years. The seminar is organized with the collaboration of Toyota Motor Thailand Co., Ltd., the Foundation for the Promotion of Social Science and Humanities Textbook Project as well as Toyota Thailand Foundation. Among the people who will be granted an audience to receive the arrival of HRH Sirindhorn are Police General Pow Sarasin, Khunying Supatra Masdit, Mr. Yoshiaki Muramatsu, Professor Sneh Jamrik, Khunying Khaisri Sriarun including high-ranking officials.

The following are the leading historians and academicians both Thai and foreigners attending this international seminar.







- 1. Professor Yoneo Ishii of Kanda University of International Studies.
- 2. Dr. Kennon Breazeale of East-West center Hawaii.
- 3. Professor Dr. Anthony Reid of University of California at Los Angeles
- 4 Professor Pierre Pichard of Ecloe Française d' Extreme-Orient.
- 5. Professor Dr. Takeshi Nakagawa of Waseda University
- 6. Dr. Dhirawat Na-Pombejra of Chulalongkorn University
- 7. Dr. Piriya Krairiksh of Thammasat University
- 8. Dr. Charnvit Kasetsiri of Thammasat University

Another major highlight of this international seminar is the publication of the following historical books relating to the distinctive glory of Ayutthaya.

- From Japan to Arabia: Ayutthaya's Maritime Relations with Asia. It is written in English edition by Dr. Kennon Breazeale of East-West Center, Hawaii ,as an editor , and prefaced by Professor Yoneo Ishii and Dr. Charnvit Kasetsiri.
- 2. Ayuttaya: History and Politic (written by Dr. Charnvit Kasetsiri)
- 3. <u>Bibliography of Ayutthaya</u> ( a research under the auspices of Thailand Research Fund and TTF Award ).
- 4. Discovery Ayutthaya (in Japanese Edition)

For the one who miss the seminar, it will be broadcast live on TV channel 11 at 10.00-12.00 Hrs., on TV channel 9 at 13.30-16.30 Hrs. and on radio FM. 92.5 at 10.00-12.00 Hrs. Videotaped seminar will be on air on ITV on November 27,1999 at 23.00-24.00 Hrs.

Toyota Family takes great pride to share the most glorious history and civilization of Ayutthaya with the international seminar "Ayutthaya and Asia" – a former capital of Thailand and a thriving entrepot in Asia for 700 years - so that the remarkable prosperity of Ayutthaya in the aspect of international trade and international relations will be widely-known to the international stage.

Narongchai Siriratmanawong

General Manager of Public Affairs Department

Toyota Motor Thailand Company Limited.



#### "ตามรอยพระราชปณิธาน"

เนื่องในโอกาสพระราชพิธีมหามงคลเฉลิมพระชนมพรรษา ๖ รอบ ๕ ธันวาคม ๒๕๔๒ ครอบครัวโตโยต้าซึ่งประกอบด้วย บริษัท โตโยต้า มอเตอร์ ประเทศไทย จำกัด มูลนิธิโตโยต้าประเทศไทย ชมรมตัวแทนจำหน่ายโตโยต้า ชมรมความร่วมมือโตโยต้า (ผู้ผลิต ขึ้นส่วน) และบริษัท โตโยต้า มอเตอร์ คอร์ปอเรชั่น ประเทศญี่ปุ่น ร่วมกันดำเนินกิจกรรมเฉลิม พระเกียรติ ภายใต้โครงการตามรอยพระราชปณิธาน เพื่อเทอดพระเกียรติ พระบาท สมเด็จพระเจ้าอยู่หัว จำนวน ๗ กิจกรรม ประกอบด้วย

- ๑.บริษัท ข้าวรัชมงคล จำกัด โครงการโรงสีข้าวชุมชนอันเนื่องมาจาก พระราชดำริ ณ นิคมจุตสาหกรรมเกตเวย์ชิตี้ จังหวัดฉะเชิงเทรา
- ๒.น้อมเกล้าฯ ถวายข้าวสาร ๖๐๐ ต้น โดยเสด็จพระราชกุศล โครงการ อาหารกลางวันเด็กนักเรียนในถิ่นทุรกันดาร กองทุนพัฒนาเด็กและ เยาวชนในถิ่นทุรกันดาร (กพด.) ในสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี
- ๓.โครงการหนังสือมือสองเฉลิมพระเกียรติ โดยรับบริจาคหนังสือและ ตำราเรียนที่ใช้แล้วจากประชาชน ผ่านตัวแทนจำหน่ายโตโยต้า ทั่ว ประเทศ เพื่อกระจายความเท่าเทียมกันทางการศึกษาแก่เด็กไทย โดยใน ปีนี้ ได้รับหนังสือที่ประชาชนนำมาบริจาคมากถึง ๒ ล้าน ๒ แสนเล่ม
- ๔ จัดพิมพ์หนังสือเฉลิมพระเกียรติ คู่มือการพัฒนาอาหารเด็กในโรงเรียน และชุมชน หนังสือคู่มือปฏิบัติ สำหรับผู้บริหารโรงเรียน ผู้นำชุมชนและ เครือข่ายองค์กรพัฒนาเอกชนที่ทำงานด้านอาหารเพื่อเด็ก ซึ่งสามารถนำ ไปปฏิบัติเพื่อการพัฒนาอาหารเด็กในโรงเรียนและชุมชน คู่มือนี้เป็นการ ประมวล สังเคราะห์ และเรียบเรียงประสบการณ์ โครงการ "หนูรัก ผักสีเขียว"

- ๕.จัดพิมพ์หนังสือเฉลิมพระเกียรติ คำพ่อสอน โดยประมวล พระบรมราโชวาทและพระราชดำรัสเกี่ยวกับเด็กและเยาวชน ที่ได้ทรง พระราชทานไว้ในโอกาสต่างๆ นับแต่ทรงครองสิริราชสมบัติจนถึงปัจจุบัน เพื่อเป็นการเผยแพร่พระราชดำริและน้ำพระราชหฤทัยที่ทรงห่วงใยต่อเด็ก และเยาวชนไทยเสมอมา
- ๖.สัมมนาวิชาการนานาชาติและจัดพิมพ์หนังสือเฉลิมพระเกียรติ "อยุธยา กับเอเชีย" เพื่อเผยแพร่ความรู้ทางประวัติศาสตร์ และความเจริญรุ่งเรื่อง ของอยุธยา โดยเฉพาะอย่างยิ่งในฐานะเป็นศูนย์กลางทางการค้าของ เอเชีย
- ๗.คอนเสิร์ตการกุศลโตโยต้า คลาสสิคส์ โดยการสนับสนุนของ บริษัท โตโยต้า มอเตอร์ คอร์ปอเรชั่น ประเทศญี่ปุ่น นำวงดุริยางค์ชิมโฟนี เวียน นา ฟอส์คส์ โอแปร์ มาแสดง โดยนำรายได้จากการแสดง โดยไม่หักค่า ใช้จ่าย ทูลเกล้าฯ ถวายพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว โดยเสด็จ พระราชกุศล ตามพระราชอัธยาศัย

" ตามรอยพระราชปณิธาน " คืออุดมการณ์ที่ครอบครัวโตโยต้า ซึ่งประกอบด้วย พนักงานกว่า ๔๐,๐๐๐ คนทั่วประเทศ ร่วมแรงร่วมใจถวายเป็นพระราชกุศลเพื่อใน หลวงของเรา เพื่อคนไทยทุกคน



มูลนิธิโตโยต้าประเทศไทย ร่วมกับ มูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์ และ มนุษยศาสตร์ และ บริษัท โตโยต้า มอเตอร์ ประเทศไทย จำกัด จัดกิจกรรมเฉลิมพระเกียรติ พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว เนื่องในโอกาสพระราชพิธีมหามงคลเฉลิมพระชนมพรรษา ๖ รชบ ๕ ธันวาคม ๒๕๔๒ ด้วยงานสัมมนาวิชาการนานาชาติทางประวัติศาสตร์ เรื่อง อยุธยากับ เขเชีย ซึ่งเป็น ๑ ใน ๗ กิจกรรมภายใต้ โครงการ "ตามรอยพระราชปณิธาน" ที่ครอบครัว โตโยต้าร่วมกันจัดเพื่อเผยแพร่ความรู้ทางประวัติศาสตร์และความเจริญรุ่งเรื่องของอยุธยา โดย เฉพาะด้านความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ ในฐานะศูนย์กลางทางการค้าของโลกเอเชีย

สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดา ฯ สยามบรมราชกุมารี ทรงพระกรุณา เสด็จพระ ราชดำเนินทรงเป็นประธาน และทรงเข้าร่วมการสัมมนานักประวัติศาสตร์และนักวิชาการด้าน ไทยศึกษาชั้นนำของโลก ทั้งชาวไทยและต่างประเทศ กว่า ๔๐๐ คน โดยได้รับเกียรติจาก นักวิชาการประวัติศาสตร์ระดับโลก ร่วมการสัมมนา จาทิ Professor Yoneo Ishii แห่ง Kanda University of International Studies, Professor Dr.Anthony Reid แห่ง University of California at Los Angeles ,Dr. Kennon Breazeale แห่ง East-West Center , Hawaii, Professor Dr. Pierre Pichard un Ecloe Française d'Extreme Orient, Professor Dr.Takeshi Nakagawa แห่ง Waseda University ร่วมกับนักวิชาการชาวไทย, ดร.พิริยะ แห่งๆฬาลงกรณ์ ไกรถูกษ์ แห่ง มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ดร.ธีรวัต ณ ป้อมเพชร และดร.ชาญวิทย์ เกษตรศิริ แห่งมูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์และ มหาวิทยาลัย มนุษยศาสตร์

นอกจากจะเป็นการเฉลิมฉลองในวาระลำคัญยิ่งของคนไทยทั้งชาติแล้ว ยังเป็น การเผยแพร่วิชาความรู้ทางประวัติศาสตร์ให้เป็นที่ปรากฏแก่สังคมไทยและนานาประเทศ สืบไป ด้วยการจัดพิมพ์หนังสือวิชาการประวัติศาสตร์ชุด "อยุธยากับเอเชีย" จำนวน ๔ เล่ม ซึ่ง เป็นเอกสารทางการศึกษาที่ทรงคุณค่า ในการศึกษาประวัติศาสตร์ไทยอย่างเป็นสากล เพื่อ เผยแพร่สู่นานาประเทศโดยเฉพาะสถาบันไทยศึกษาทั้งในและต่างประเทศ ประกอบด้วย

- จ. หนังสือเฉลิมพระเกียรติ เรื่อง "From Japan to Arabia : Ayutthaya's Maritime Relations with Asia" ฉบับภาษาอังกฤษ โดยมี Dr. Kennon Breazeale แห่ง East West Center, Hawaii เป็นบรรณาธิการ Professor Yoneo Ishii และ ดร.ชาญวิทย์ เกษตรศิริ เขียนคำนำ
- ๒. **อยุธยา** : ประวัติศาสตร์และการเมือง เขียนโดย ดร.ชาญวิทย์ เกษตรศิริ ธำรงศักดิ์ เพชรเลิศอนันต์ เป็นบรรณาธิการ
- ๑๒๑๒ๅ : บรรณานุกรม ซึ่งเป็นงานวิจัย ที่ได้รับทุนสนับสนุนการวิจัยจาก สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย และทุนสนับสนุนการจัดพิมพ์เผยแพร่ โครงการรางวัล TTF AWARD ของมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์
- ๔. หนังสือเรื่อง <u>Discovery Ayutthaya</u> ฉบับภาษาญี่ปุ่น ขณะนี้ อยู่ในระหว่าง ดำเนินการ

# From Japan to Arabia: Ayutthaya's Maritime Relations with Asia

edited by Kennon Breazeale



Toyota Thailand Foundation



The Foundation for the Promotion of Social Sciences and Humanities Textbooks Project

#### **Preface**

From the fifteenth to the eighteenth centuries, the period now known as "the Age of Commerce," the Thai capital emerged as a flourishing entrepôt in Southeast Asia. The kingdom had convenient access, to the Bay of Bengal and the Coromandel Coast, by way of Mergui and Tenasserim, and to the great Chinese markets by way of the South China Sea. During the Ayutthaya period (1351–1767) of Thai history, the kingdom was known as Siam to the various European East-India companies, as Xien-Lo to the Chinese imperial court, as Sarnau or Shahr-i Naw to Arab traders and as Shamro to Japan's "Vermilion-Seal" merchant marine. The capital city was undoubtedly one of the most powerful port-polities in this part of the world.

French and Dutch archives of the seventeenth century have been extensively explored for their richly detailed materials concerning Ayutthaya. But with these exceptions, scholars have paid relatively little attention to this important Thai kingdom. Indeed, the Thai capital during this period has not yet received the attention that it deserves from historians. Our impression in this regard seems to be supported by a recent survey of master's theses produced in most of the Thai universities. The number of theses about Ayutthaya's history is strikingly small, in comparison with the large number about other periods of Thai history.

Several factors help to explain the prevailing situation. The greatest barrier that prevents Ayutthayan historiography from gaining popularity is the nature of the source materials, which are unevenly distributed in every respect: chronologically, linguistically and geographically.

Contemporary Thai documents from the Ayutthaya period are extremely limited in number and variety. Stone inscriptions, unlike those of the Sukhothai kingdom, are far from abundant. Most of the royal chronicles of Ayutthaya are late creations. Even the earliest extant version was completed more than three hundred years after the founding of the city. The well-known Three-Seal Law Code, which contains numerous legal documents bearing dates of the Ayutthayan period, is contaminated with later modifications, and appropriate application of text-criticism is indispensable to justify its use.

The arrival of the Portuguese in Southeast Asia in the early 1500s. resulted in the dissemination of informative publications by numerous Portuguese writers during that century. For the period prior to the beginning of these Western records, however, the only contemporary sources for research on Ayutthaya's maritime relations are the Chinese Shi-lu (Veritable Records) and a small Ryukyuan archive discovered in Okinawa. The Chinese records are extremely useful for establishing or verifying the chronological framework of historic events. In particular, the records of tribute missions to China are now under reevaluation, thanks to their richly detailed contents, including the connection between Ayutthaya and China in Ryukyuan maritime trade. There is no need to emphasize here the importance of books and unpublished documents in Latin. Spanish, English, Dutch, Danish, French, Persian and German sources, which became available in rapid succession from the end of the sixteenth century onward. providing a wealth of detail that is entirely missing for the first half of the Ayutthaya period.

The dilemma for Thai historians is that most of the records are foreign, written in numerous foreign languages and often accessible only in foreign archives. To make effective use of them, students would have to be equipped with extraordinary linguistic talents, because of the diversity of the languages in which these materials are written. Under these circumstances, the best hope for further development of Ayutthayan historiography may be to rely on cooperative and collective research among specialists with complementary expertise.

This is one of the primary motivations for the contributions in this volume. For the advancement of historical research about Ayutthaya, we felt that it would be desirable to bring together an international group of scholars, so that the complicated array of resources could be explored. A three-day international workshop was thus held in the city of Ayutthaya in December 1995. Our aim was to discuss Ayutthaya not as a period of Thai history but instead in a much wider context; namely, as one of the major port polities in premodern Asia, and as a port that played a crucial role in maritime trade, particularly along the coastlines of the Bay of Bengal and the South China Sea.

Thanks to coordination and financial support from the Core University

Program between Thammasat University and Kyoto University, under the auspices of the National Research Council of Thailand and the Japan Society for the Promotion of Science, we were able to assemble numerous scholars for the workshop, from Australia, Indonesia, Japan, Malaysia, Sri Lanka, Thailand, the United States and elsewhere. In 1997, the Office of the Vice-Rector for Thammasat Foreign Affairs published a limited number of copies of the workshop proceedings. To encourage interested students to delve further into this field of study, and to reach a wider range of audience, we decided to publish a selection of revised papers together with additional ones in the present book.

We are grateful to Police General Pow Sarasin, Yoshiaki Muramatsu and Hiroshi Imai of the Toyota Foundation, Thailand, who kindly provided financial support for this publication, especially on the auspicious occasion of 5 December 1999. His Majesty the King's seventy-second birthday. We would also like to thank numerous individuals who have been very helpful: Hayao Fukui of the Center for Southeast Asian Studies in Kyoto, who acted as a tireless and understanding liaison person for the Workshop; and Leonard Andaya, Yahaya Abu Bakar, Sunait Chutintaranond, Takeshi Hamashita, Adrian Lapian, Adisorn Muakpimai, Yoko Nagazumi, Anthony Reid, Yumio Sakurai, Muhammad Haji Salleh, W. M. Sirisena and David K. Wyatt, who participated in the conference and helped to shed more light on Ayutthaya's history. Our appreciation goes to Narongchai Siriratmanawong and Preecha Phothi for making this second stage of our Ayutthaya project possible. Many thanks go to Thamrongsak Petchlert-anan and Lamyuan Phetsaengsawang for their book-making expertise, and last but not least to Kennon Breazeale, who meticulously edited the chapters.

> Yoneo Ishii Charnvit Kasetsiri October 1999

## Contents

| Preface                                               | iz  |
|-------------------------------------------------------|-----|
| About the Authors                                     | xi  |
| Map of Important Ports and Other Towns Near Ayutthaya | xii |
| Map of Trading Partners of Ayutthaya: Ports in Asia   | xiv |
| Thai Maritime Trade and the Ministry Responsible      |     |
| Kennon Breazeale                                      |     |
| Sailing Seasons                                       |     |
| Ministry Structure and Responsibilities               |     |
| Royal Warehouses                                      |     |
| Eastern Maritime Affairs and Crown Junks              |     |
| Western Maritime Affairs                              |     |
| The Two Maritime Trade Departments                    |     |
| Territorial Responsibilities, Ambassadors             |     |
| and Diplomatic Functions                              |     |
| Imports and Exports                                   |     |
| Taxation on Maritime Trade                            |     |
| Imported Products                                     |     |
| Exported Products                                     |     |
| Political and Trading Relations                       |     |
| China                                                 |     |
| Ryukyu Kingdom                                        |     |
| Japan                                                 |     |
| Vietnamese Coastline                                  |     |
| Philippines                                           |     |
| Sultanates of the Indonesian Archipelago              |     |
| Indian Ocean Rim                                      |     |
| Decline of Trade with South Asia                      | •   |
| European-Held Ports of Asia                           |     |
| Overland Relations                                    |     |
| A Maritime Perspective for Future Research            |     |
| Appendix: A Translation from the Civil Hierarchy Law  |     |

| Origins of a Capital and Seaport:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| The Early Settlement of Ayutthaya and Its East Asian Trade                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _  |
| Charnvit Kasetsiri5,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 5  |
| The Changing Landscape and Its Early Inhabitants                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| Settlement Policy                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
| Pre-Ayutthayan International Trade and Chinese Settlement                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    |
| Ayutthaya's Early Trade with China                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |    |
| Monopoly Products                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
| Structure and Functions of the Trading Bureaucracy                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |    |
| Conclusions                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
| Ayutthaya, 1409-24: Internal Politics and International Relations  David K. Wyatt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | () |
| Contract of the second of the |    |
| Ayutthaya and Japan: Embassies and Trade in the Seventeenth Centur,  Nagazumi Yoko                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |    |
| Thai Embassies to the Court of the Shoguns                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |
| Japan-Thai Trade                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| Return of the Crown Ships to Japan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |    |
| Mergui and Tenasserim as Leading Port Cities                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    |
| in the Context of Autonomous History                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
| Sunait Chutintaranond10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1  |
| Centralist Historical Ideology                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7  |
| Trade and Thai Acquisition of Tenasserim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |    |
| Central Administration with Local Autonomy                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |
| Central Power with Local Autonomy                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
| Burmese Expansion and Conflict with the Thai                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    |
| Toward a New Historical Ideology                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| Toward a New Historical Ideology                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| Ayutthaya and the Persian and Indian Muslim Connection                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
| Leonard Y. Andaya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 9  |
| The Islamic "Long" Sixteenth Century                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
| Ayutthaya and the Muslim Connection                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    |
| Conclusion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |

| Power Politics in Southeast Asian Waters                     |    |
|--------------------------------------------------------------|----|
| Adrian B. Lapian                                             | 37 |
| The Straits of Melaka and Singapore                          |    |
| The Gulf                                                     |    |
| The Sulu Sea                                                 |    |
| The Eighteenth Century                                       |    |
| Ha Tien or Banteay Meas in the Time of the Fall of Ayutthaya |    |
| Yumio Sakurai and Takako Kitagawa 1                          | 50 |
| Preface                                                      |    |
| Materials and Abbreviations                                  |    |
| The Rise of the Ha Tien Kingdo                               |    |
| Chinese Expansion in the South China Sea                     |    |
| from the End of the Seventeenth Century                      |    |
| Mac Cuu Settles at Ha Tien                                   |    |
| Two Banteay Meases                                           |    |
| Banteay Meas and Ha Tien in the Colonial Period              |    |
| Mac Cuu as the Leader of the Say Mat Phu Chinese             |    |
| Establishment of Ha Tien                                     |    |
| Ha Tien as a Subordinate State of Vietnam                    |    |
| Vietnamese Expansion in the Eastern Part                     |    |
| of the Mekong Delta                                          |    |
| Formation of Ha Tien Territory                               |    |
| Fall of Ayutthaya and Ha Tien                                |    |
| Threat of Invasion from Ayutthaya in 1766                    |    |
| Fall of Ayutthaya in 1767                                    |    |
| Expansion of Ha Tien in the Gulf                             |    |
| Struggle against Teochiu Power                               |    |
| Confrontation with King Taksin                               |    |
| Taksin's Occupation of Chanthaburi in 1767                   |    |
| Breakdown at the End of 1767                                 |    |
| Sack of Chanthaburi by Ha Tien in 1769                       |    |
| Fall of Ha Tien                                              |    |
| Taksin's Invasion of Cambodia                                |    |
| from the Northern Route                                      |    |

Taksin's Expedition against Ha Tien
Taksin's March to Udong
The Fall of Udong
Counter-offensive by the Vietnamese Army in 1772
Taksin's Return to Thonburi
Peace between the Two Cambodian Kings
Tran Lien's Retreat from Ha Tien
Epilogue: After the Fall of Ha Tien
and Death of Mac Thien Tu
Conclusions

| Kererences                                  | 221 |
|---------------------------------------------|-----|
| Index                                       | 238 |
| Message from the Toyota Thailand Foundation | 248 |

# คำนำ อยุธยา บรรณานุกรม

ในแง่ของอดีตที่ส่งผลพวงและผลกระทบมาจนถึงปัจจุบันแล้ว ประวัติสาสตร์อยุธยา น่าจะเป็นเรื่องของอดีตไทย "ก่อนสมัยใหม่" (pre-modern) ที่ทรงพลังเกือบจะมากที่สุดก็ว่า ได้ ระยะเวลาอันยาวนาน 400 กว่าปี วัฒนธรรมและค่านิยมที่ว่าด้วย "ระบบศักดินา" ลัทธิเจ้าขุนมูลนาย ระบบอุปถัมภ์ ระบบการแสวงหาผลประโยชน์การเอารัดเอาเปรียบทาง เสรษฐกิจ (ในรูปของ "ส่วย") ดูจะก่อตัวและลงรากอย่างเหนียวแน่นในสมัยอยุธยานั้นเอง และก็ได้รับการสืบทอดรักษากันเอาไว้ต่อมาจนถึงปัจจุบันอย่างน่าพิสวง

แต่ประวัติศาสตร์ของอยุธยา ก็หาได้รับความสนใจหรือได้รับการศึกษาค้นคว้าอย่าง จริงจัง หรือเป็นระบบไม่ ยังคงวนเวียนอยู่กับเรื่องของกษัตริย์ - ราชวงศ์ ในรูปภาพของ พงสาวดาร "ใหม่" เช่น มีกษัตริย์กี่องค์กันแน่ 33 หรือ 34 หรือไม่ขุนวรวงษาธิราช แม้จะ ปราบดาภิเษก (รัฐประหาร) ยึดอำนาจได้แล้วก็ตาม แต่การขาดจริยธรรมหรือกุณธรรมความ ดี ก็เลยต้องถูกปัดตกบัญชีรายพระนามกษัตริย์ ไปเสียดื้อๆ อย่างนี้ก็มี หรือไม่ก็ต้องตีความ ทางประวัติศาสตร์ช่วยพระมหาธรรมราชาที่ไปเข้ากับพม่าว่า เป็นการวางแผนการอันยาว ใกล เพื่อให้พระนเรศวรได้มีโอกาสมา "กู้ชาติ" ก็มี ฯลฯ อย่างนี้เป็นต้น ฉะนั้นประวัติศาสตร์ของอยุธยา จึงเป็นเพียงเรื่องราวของกษัตริย์และราชวงศ์ มากกว่าเรื่องราวของสังคม เศรษฐกิจ หรือการเมืองในมุมที่กว้างขวางออกไป

หากเราจะลองสำรวจตรวจสอบงานเขียนและงานวิชาการ (โดยเฉพาะอย่างยิ่งวิทยา นิพนธ์ทั้ง ระดับปริญญาโทและเอก) ก็จะพบว่าที่ศึกษาเกี่ยวกับอยุธยานั้นมีน้อยนิดในด้าน หนึ่ง นักวิชาการหรือนักเขียนที่ทำเรื่องนี้โดยตรงก็มีอยู่อย่างจำกัดอยู่แล้ว ในขณะเดียวกัน กรอบวิธีการ หรือมโนทัศน์ ซึ่งรวมไปถึงเอกสารหลักฐาน ก็แสนจะจำกัดอย่างยิ่งเช่นเดียว กัน และนี่ก็เป็นที่มาของบรรณานุกรมสิ่งพิมพ์ว่าด้วยเรื่องอยุธยาเล่มนี้ วัตถุประสงค์ในการรวบรวมบรรณานุกรมนี้ขึ้นมา ก็เพื่อทำการสำรวจและรวบรวม แหล่งข้อมูลที่ว่าด้วยเรื่อง "อยุธยา" จากสิ่งพิมพ์ประเภทต่างๆ อันได้แก่ หนังสือ วารสาร บทความรายงาน การวิจัย วิทยานิพนธ์ การประชุมทางวิชาการหรือการสัมมนาและหนังสือ อ้างอิง เป็นต้น ทั้งนี้ เพื่อใช้เป็นแหล่งสารนิเทศสำหรับการศึกษาค้นคว้าและวิจัยเกี่ยวกับ เรื่อง "อยุธยา" ในด้านต่างๆ เช่น ด้านประวัติศาสตร์ ด้านเศรษฐกิจ ด้านการเมืองและการ ปกครอง ด้านความสัมพันธ์กับต่างประเทศ ด้านศิลปวัฒนธรรม ด้านโบราณคดี ด้าน ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ของ

ในการรวบรวมบรรณานุกรมครั้งนี้ กุณนวลฉวี สุธรรมวงศ์ และคุณสุภาภรณ์ ขาว สำอาง แห่งสำนักหอสมุด มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ได้มีส่วนช่วยเหลือในทางด้านวิชาการ บรรณารักษ์ศาสตร์เป็นอย่างดีขึ่ง และทางสำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.) โดย เฉพาะ ศ.นพ.วิจารณ์ พานิช และ ดร.บุญรักษ์ บุญญะเขตมาลา (เมื่อครั้งยังทำงานอยู่กับ ออกมา เพื่อเป็นเครื่องช่วยในการศึกษากันคว้าให้ทันกับการจัดสัมมนา อันเป็นโครงการ ร่วม Core University ของมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์และมหาวิทยาลัยเกี่ยวโต Center for Southeast Asian Studies เมื่อปี 2538 แต่การจัดพิมพ์เป็นรูปเล่มก็ได้ล่าข้ามาเป็นเวลานาน เพราะเนื่องด้วยปัญหาเงินทุนและวิสัยทัศน์ทางวิชาการที่จะสนับสนุน

โชคดีที่มูลนิธิโตไยด้าประเทศไทย เล็งเห็นความสำคัญของงานวิชาการด้านนี้และ ได้ร่วมกับสำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ในการดำเนินการจัดพิมพ์ขึ้น ทั้งนี้เพื่อเป็น โการเฉลิมฉลองวโรกาสอันเป็นสิริมงคลยิ่ง ที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวทรงเจริญพระ ชนมพรรษาครบ 6 รอบ (2542) รวมทั้งการจัดสัมมนา "อยู่ขอวและเอเชีย" ในวันอังการที่ 23 พฤศจิกายน 2542 ณ ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร โดยที่สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาช สยาม บรมราชกุมารี ทรงมีพระมหากรุณาธิคุณเป็นล้นพัน เสด็จช เป็นองค์ประธาน

คังนั้น ในการจัดพิมพ์ครั้งนี้ ต้องขอขอบพระกุณเป็นอย่างสูงต่อ ฯพณะ พลตำรวจเอกเภา สารสิน ประชานมูลนิธิโตโยด้าประเทศไทย และกุณโยชิอะคิ มูรามัครั้ ประชานบริษัทโตโยค้า มอเตอร์ ประเทศไทย จำกัด รวมทั้งกุณฮิโรชิ อิมาอิ ซึ่งนอกเหนือ จากหนังสือเล่มนี้แล้ว ยังได้สนับสนุนร่วมกับมูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์และ

มนษยศาสตร์ ให้จัดพิมพ์พร้อมกับหนังสืออีก 2 เล่ม คือ From Japan to Arabia: Ayutthaya's Maritime Relations with Asia ซึ่งมี Breazeale IIII East West Kennon Center เป็นบรรณาธิการ และบรรณานุกรมอยุธยา: ประวัติศาสตร์และการเมือง ชำรงศักดิ์ เพชรเลิศอนันต์ เป็นบรรณาธิการ และต้องขอขอบคุณต่อผู้ที่มีส่วนอย่าง สำคัญอีกหลายท่าน ที่มิสามารถกล่าวนามได้ทั้งหมด แต่ก็โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ณรงค์ชัย ศิ ที่ทั้งผลักและคันให้ผลงานต่างๆ ที่กล่าวมาข้างต้น ริรัตน์มานะวงศ์ และ ปรีชา โพธิ ตลอดจนการจัดสัมมนา "อยุธยาและเอเชีย" ได้ปรากฏเป็นจริง ทำให้เราหวังได้ว่างานทาง วิชาการเหล่านี้ จะเป็นส่วนหนึ่งของการเสริมสร้างภูมิปัญญาของสังคมไทย อันเป็นส่วนที่ ยังขาคตกบกพร่องและต้องการการส่งเสริมต่อเติมแพร่ขยายต่อไปอีกแสนนาน

> ชาญวิทย์ เกษตรศิริ บางพลัด ธนบุรี ปลายฤคูฝน 2542

# อยุธยา

# ประวัติศาสตร์และการเมือง

Ayutthaya: History and Politics

ชาญวิทย์ เกษตรศิริ Charnvit Kasetsiri

บรรณาธิการ : ธำรงศักดิ์ เพชรเลิศอนันต์

Editor: Thamrongsak Petchlert-anan



มูลนิธิโตโยต้าประเทศไทย

TOYOTA THAILAND FOUNDATION



มูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์

THE FOUNDATION FOR THE PROMOTION OF SOCIAL SCIENCES AND HUMANITIES TEXTBOOKS PROJECT

#### คำนำ

ในแง่ของอดีต "ก่อนสมัยใหม่" ที่น่าจะส่งผลพวงและผลกระทบต่อ สังคมไทยในปัจจุบัน "อยุธยา" น่าจะเป็นอดีตที่หากไม่สำคัญที่สุด ก็น่าจะ เป็นอดีตที่ทรงพลังอย่างมหาศาล กาลเวลาอันยาวนานกว่า 400 ปีของอยุธยา วัฒนธรรมและค่านิยมที่ว่าด้วย "ระบบศักดินา" "ลัทธิเจ้าขุนมูลนาย" กับ ความสัมพันธ์ที่มีต่อ "บ่าวไพร่ (และ/หรือทาส)" ตลอดจน "ระบบอุปถัมภ์" ระบบเศรษฐกิจในรูปของ "การเกณฑ์แรงงาน" หรือ "การเก็บส่วย" ดูจะเจริญ เติบโตและลงรากผังลึกในสังคมอยุธยาและส่งทอดมายังสมัยรัตนโกสินทร์ อย่างน่าพิศวง อดีตของอยุธยายังคง "อยู่" กับเราและ "เล่น" กับเราเสมอมา

แต่ก็น่าพิสวงมากที่ "เรื่องราวเกี่ยวกับอดีต" หรือ "ประวัติศาสตร์" ที่ เป็นชิ้นเป็นอันเกี่ยวกับอยุธยานั้น มีปริมาณน้อยนิดอย่างไม่น่าเชื่อ โดยเฉพาะ อย่างยิ่งหากจะเทียบกับงานประวัติศาสตร์สมัยอื่น ๆ โดยเฉพาะที่เกี่ยวกับ สุโขทัย หรือไม่ก็เกี่ยวกับ "ยุคสมัยใหม่" นับตั้งแต่รัชกาลที่ 4 และที่ 5 เป็นต้นมา เรามี "ความไม่รู้" มากกว่า "ความรู้" ประวัติศาสตร์อยุธยา นักวิชาการญี่ปุ่นที่เฝ้าศึกษาเรื่องราวของไทยมาเป็นเวลากว่าค่อนชีวิต คือ โยเนะโอะ อิชิอิ ได้ตั้งข้อสังเกตไว้ในการสัมมนา "อยุธยากับเอเชีย" เมื่อ ปลายปี 2538 อย่างน่าสนใจว่า หากจะลองสำรวจดูวิทยานิพนธ์มหาบัณฑิต ทางประวัติศาสตร์ของนักศึกษาไทยแล้วจะพบว่าที่ทำเกี่ยวกับประวัติศาสตร์ อยุธยามีจำนวนน้อยอย่างน่าใจหาย ทั้งนี้โดยที่ไม่จำเป็นจะต้องกล่าวถึงใน ระดับปริญญาเอกด้วยซ้ำไป

ผลของ "ความยากจน" ทางประวัติสาสตร์อยุธยานี้ ก็หมายความว่า ทั้ง ๆ ที่อยุธยามีความสำคัญในฐานะทางประวัติสาสตร์อย่างมหาสาลดังกล่าว ข้างต้น แต่เราก็มีความรู้เกี่ยวกับอดีตนั้นน้อยเหลือเกิน ซึ่งก็ไม่จำเป็นจะต้อง กล่าวย้ำว่ามีผลกระทบอย่างไรต่อภูมิปัญญาของเราในปัจจุบัน เราไม่สามารถ จะพูดได้เต็มปากด้วยซ้ำไปว่า "พระเจ้าอู่ทอง" ซึ่งถือกันว่าเป็นผู้สถาปนา อาณาจักรอยุธยานั้นที่จริง คือใคร? มาจากไหน? เอาเข้าจริงพระองค์เป็น "บุคคลในประวัติศาสตร์" ที่ในหลายชั่วอายุคนได้ "อพยพเคลื่อนย้ายตาม เส้นทางเดินของชนชาติไทย ที่เป็นส่วนหนึ่งของการแสวงหาแผ่นดินใหม่เพื่อ รักษาความเป็นไทย" หรือเป็นเพียง "วิญญาณหรือเทพ" ของลัทธิการบูชา บรรพบุรุษกันแน่? เช่นเดียวกันกับพระสุพรรณกัลยาหรือพระสุริโยทัยที่กลาย เป็นเรื่องเป็นราวใหญ่โต ได้รับความสนใจและโทยหาจาก "กระภูมพี" จำนวน ไม่น้อย ไล่เลยไปจนถึงระดับราชการงานของรัฐนั้น สิ่งที่เรารับรู้กัน ณ จุดนี้ เป็นประวัติศาสตร์ หรือเป็น "ศาสตร์" อื่นใดกันแน่?

เราคงไม่ต้องสาธยายไปถึงเรื่องที่ใหญ่โตกว่านี้ มีความสำคัญกว่านี้ และมีความยุ่งยากสลับซับซ้อนเป็นนามธรรมมากกว่านี้ อย่างเช่นเรื่องสังคม ที่ว่าด้วยระบบศักดินา ระบบอุปถัมภ์ ระบบเจ้าขุนมูลนาย เลยไปจนถึงระบบ เศรษฐกิจ การทำมาหากินของทั้งตัวรัฐอยุธยาเอง หรือประชาชนโดยรวม การเก็บอากรและ/หรือส่วย การเกณฑ์แรงงาน ซึ่งคงต้องการนักวิชาการ และการทำงานค้นคว้าอีกมากมายต่อจากผู้ที่ได้บุกเบิกไว้บ้างแล้วในอดีต เช่น สมเด็จฯกรมพระยาดำรงราชานุภาพ หลวงวิจิตรวาทการ หรือ จิตร ภูมิศักดิ์ ที่ต่างก็ล่วงลับไปแล้ว หรือต่อจากผู้ที่ทำงานต่อในแนวทางใหม่ ๆ เช่น นิธิ เอียวศรีวงศ์ ศรีศักร วัลลิโภตม เป็นต้น เมื่อนั้นแหละที่เราจะมองเห็น แลงสว่างในอดีตขึ้นมาได้บ้าง

กล่าวโดยย่อ ประวัติศาสตร์อยุธยาไม่เพียงจะมีผลงานจำนวนน้อยนิด แต่ยังขาดทั้งผู้ที่จะให้ความสนใจ และขาดความสนับสนุนจากทั้งองค์กรของรัฐ และเอกชนอย่างจริงจังและอย่างเป็นวิชาการอีกด้วย 4 ศตวรรษของอยุธยา ดูจะพร่ามัว สับสน และในบางครั้งสร้างความไม่เข้าใจ สร้างอคติแทนที่จะเป็น ความรู้หรือทัศนคติที่ถูกที่ควรด้วยซ้ำไป เท่าที่พอจะมีให้เห็นอยู่เป็นประจำ ก็เป็นเพียงเรื่องของกษัตริย์และเรื่องของราชวงศ์ (ในทำนองประวัติศาสตร์ แบบพงศาวดาร) กับบรรดากรณียกิจของการสงคราม ที่ส่วนใหญ่มักจะวนและ เวียนซ้ำซากอยู่กับพม่า "อริราชศัตรู" เพียงชาติเดียว (ในขณะที่กัมพูชา ล้านนา ล้านช้าง และมลายูที่มีความสำคัญต่ออดีตอยุธยาไม่ยิ่งหย่อนไปกว่ากันนัก ถูกบัดหลุดจากหน้าประวัติศาสตร์ไป ทั้ง ๆ ที่อยุธยาเป็นผู้พิชิตกัมพูชา ขอมเขมรด้องเสียกรุงศรียโสธรปุระ (นครวัด-นครธม) ในลักษณะเดียวกันกับพม่า เป็นผู้พิชิตอยุธยา และไทยต้องเสียกรุงศรีอยุธยา แต่ประวัติศาสตร์เช่นนี้ ไม่อยู่ในห้องเรียน และก็ไม่อยู่ในดำราเรียน ซึ่งก็หมายความว่าไม่อยู่ใน จิตสำนึกหรือจินตนาการอดีตของเรานั่นเอง

ในวิทยานิพนธ์ของ Bryce Beemer เรื่อง Constructing the Ideal State: the Idea of Sukhothai in Thai History, 1833-1957 ซึ่ง เขียนขึ้นเพื่อรับปริญญาโท ทางสาขาวิชาประวัติศาสตร์ ณ มหาวิทยาลัยฮาวาย เมื่อปี 1999 นั้น ได้แบ่งสกุลของประวัติศาสตร์นิพนธ์ไทยไว้ 3 กลุ่มอย่าง น่าสนใจดังนี้ คือ

- 1. Royal Nationalist Historiography (RNH) หรือ ประวัติศาสตร์ นิพนธ์แบบชาตินิยมกษัตริย์ (ปวศ.ชาตินิยมกษัตริย์)
- 2. Official Nationalist Historiography (ONH) หรือ ประวัติศาสตร์ นิพนธ์แบบชาตินิยมราชการ (ปวศ.ชาตินิยมราชการ)
- 3. Ultra-Nationalist Historiography หรือ ประวัติศาสตร์นิพนธ์ แบบชาตินิยมรุนแรง (ปวศ.ชาตินิยมรุนแรง)

งานวิทยานิพนธ์ดังกล่าวมุ่งในการศึกษาสิ่งที่เรียกว่า Sukhothai-ism หรือ "ลัทธิสุโขทัยนิยม" ซึ่งก่อตัวมาได้ประมาณ 100 ปีพอดี คือนับตั้งแต่ ช่วงปลายสมัยของรัชการที่ 5 โดยผลงานของสมเด็จฯกรมพระยาดำรงฯ ซึ่ง เป็น "ปวศ.ชาตินิยมกษัตริย์" ที่วาดเส้นทางเดินของประวัติศาสตร์ไทยเป็น เส้นตรง จากอดีตถึงปัจจุบัน จากเมืองไทยเดิม (อาณาจักรน่านเจ้า) ในจีน แล้วมาเป็นประวัติศาสตร์ 3 ยุคสมัย ตามลำดับ คือ สมัยสุโขทัย สมัยอยุธยา และสมัยรัตนโกสินทร์ โดยที่ไทยมีพัฒนาการมาเป็นลำดับขั้น แล้วก้าวขึ้นถึง จุดสูงสุดในสมัยรัชกาลที่ 5 ซึ่งก็คือสมัยของพระองค์เอง

แต่ใน "ปวศ.ชาตินิยมราชการ" ซึ่งเป็นสกุลที่ถูกสถาปนาขึ้นมาโดย รัชกาลที่ 6 เอง แม้จะรักษาเส้นทางเดินแบบแรกอยู่ แต่ก็ให้ความสำคัญ อย่างยิ่งยวดกับ "สมัยสุโขทัย" ที่ถือได้ว่าเป็น "ยุคทอง" (golden age) ที่ คนไทยได้พัฒนาจน "ศิวิไลย์" ถึงขั้นสูงสุด (ในด้านสถาปัตยกรรมเทียบเท่า อียิปต์โบราณ?) และมีระบบการปกครองที่ "ทันสมัย" (ใกล้เคียงกับ "ประชาธิปไตย" ของโลกตะวันตก) คือ การที่กษัตริย์ได้รับการยอมรับและ "เลือกสรรค์" มาโดย "เอนกนิกรสโมสรสมมุติ" ดังที่ปรากฏในวรรณกรรม ที่ได้รับการตีความใหม่ของพระองค์เรื่อง "พระร่วง" ยุคทองของสุโขทัยนี้ รวมไปถึงเรื่องของศาสนาและวัฒนธรรม อันสมควรที่จะถือเป็นแบบอย่าง แก่คนไทยในรุ่นปัจจุบัน (ของพระองค์)

ส่วนในสกุลที่ 3 อันเป็นผลงานของ*หลวงวิจิตรวาทการ* ที่ได้รับการ สนับสนุนและส่งเสริมอย่างเต็มที่จากรัฐและรัฐบาลสมัยจอมพล ป. พิบูลสงคราม ทั้งในสมัยแรก (2482-87) และสมัยหลัง (2491-2500) คือ "ปวศ.ชาตินิยม รุนแรง" นั้น แม้จะเจริญรอยในด้านการตีความว่าสุโขทัย เป็น "ยุคทอง" เช่นเดียวกันกับ "ปวศ.ชาตินิยมราชการ" ของรัชกาลที่ 6 ก็ตาม แต่ก็มีการ สร้างสิ่งใหม่ ๆ ขึ้นมา เช่น ยืดขยาย "เมืองไทยเดิม" ให้ไกลและยาวออกไป

จากจีนภาคใต้ ไปจีนภาคกลาง ไปจนถึงภูเขาอัลไตในมองโกเลีย มีการ สอดแทรกสมัยธนบุรีเข้ามาระหว่างสมัยอยุธยากับรัตนโกสินทร์ (ที่มิได้มีใน งานของกรมพระยาดำรงฯ) และที่สำคัญก็คือ มีการสร้างภาพใหม่ ๆ ให้ "สมัยอยุธยา" ให้กลายเป็น "ยุคมืด ตกต่ำ เลวร้าย" "ไม่เป็นไทย" (เพราะ ไปลอกเลียนแบบขอม-เขมรมา ไม่ว่าจะเป็นเรื่องทาส หรือการปกครองแบบ ศักดินา) ละทิ้งซึ่งคุณธรรมความดีของ "การปกครองบิดากับบุตร" หรืออื่น ๆ อีกมากมาย ฯลฯ

ผลของการตีความประวัติศาสตร์สกุลชาตินิยมรุนแรงนี้ ทำให้อยุธยา เป็นเสมือน "ยุคกลาง" หรือ "ยุคมืด" ในแบบของประวัติศาสตร์ยุโรปในขณะที่ สุโขทัยก็ต้องกลายเป็น "ยุคคลาสสิค" แบบกรีกและโรมันไปอย่างน่ามหัศจรรย์ ดังนั้นทั้งสุโขทัยและอยุธยา แทนที่จะเป็นเรื่องของ "ประวัติศาสตร์" ก็อาจ เป็นเรื่องของ "อุดมการณ์" ของรัฐและผู้ปกครองในรอบ 100 ปีที่ผ่านมา เสียมากกว่า

แม้ว่าการเสนอกรอบการศึกษาของ Bryce Beemer ดังกล่าวจะ มิได้เจาะจงวิเคราะห์ประวัติศาสตร์อยุธยา แต่อิทธิพลของสกุลต่าง ๆ ทั้ง 3 สกุล โดยเฉพาะอย่างยิ่งสกุลที่ 2 และ 3 นั้น มีอิทธิพลอย่างมหาศาลต่อ นักประวัติศาสตร์ นักเรียน ประวัติศาสตร์ รวมทั้งดำราเรียนของรัฐและรัฐบาล ที่ส่งผลกระทบต่อการศึกษาประวัติศาสตร์ในบ้านเมืองของเรา และนี่ก็เป็น ที่มาของหนังสือเล่มนี้ ที่เป็นส่วนหนึ่งของความพยายามแม้จะน้อยนิดที่จะอุด "ช่องโหว่" และแก้ไขปัญหา "ความยากจน" ทางอดีตของเรา

หนังสือเล่มนี้ประกอบด้วย 2 ภาค ใน*ภาคแรก* เป็นเรื่องเกี่ยวกับ พระนามกษัตริย์และบุคคลสำคัญ รวมลำดับรัชสมัย เป็นข้อมูลที่มิได้มีการ วิเคราะห์หรือตีความทางประวัติศาสตร์นัก และจัดทำขึ้นมาเพื่อใช้ประกอบใน การเรียนการสอน วิชาประวัติศาสตร์และวิชามัคคุเทศก์ ณ มหาวิทยาลัย

ธรรมศาสตร์ ในช่วงทศวรรษ 2520 และ 2530 ส่วนภาคที่สอง เป็นการ รวมบทความที่ผู้เขียนได้เขียนไว้อย่างกระจัดกระจายเนื่องในโอกาสด่าง ๆ ระหว่างปลายทศวรรษ 2510 (นับตั้งแต่การเขียนวิทยานิพนธ์ปริญญาเอก และการตีพิมพ์ The Rise of Ayudhya: A History of Siam in the Fourteenth and Fifteenth Centuries โดย Oxford University Prees เมื่อปี 2519) จนกระทั่งถึงปัจจุบัน บางบทความนั้นเคยรวบรวมตีพิมพ์เป็น หนังสือเล่มแล้วครั้งหนึ่ง คือ เรื่องของสองนคร (2524) ซึ่งได้รวมเรื่องราวที่ เกี่ยวกับสุโขทัยไว้ด้วย แต่เนื่องจากในที่นี้ต้องการที่จะเน้นเกี่ยวกับอยุธยา เป็นพิเศษ จึงตัดเรื่องของสุโขทัยบางส่วนออกไป

นอกจากนี้ เนื่องจากในช่วงทศวรรษ 2530 ได้มีปรากฏการณ์ทาง วิชาการที่สำคัญอย่างไม่เคยปรากฏมาก่อน คือ การตั้งข้อสงสัยต่อ*ศิลาจารึก* พ่อขุนรามคำแหง หรือ จารึกหลักที่ 1 ว่าเป็น "ของจริงหรือของปลอม" ว่าเป็นหลักฐานที่สร้างขึ้นในสมัยสุโขทัยเอง หรือมาสร้างที่หลังในสมัยประมาณ รัชกาลที่ 3 หรือ 4 สมัยกรุงรัตนโกสินทร์ ดังจะเห็นได้จากข้อเสนอและข้อ ถกเถียงของนักวิชาการไทยและเทศหลายท่าน โดยเฉพาะผลงานของ ตร.พิริยะ ใกรฤกษ์ (ภาควิชาประวัติศาสตร์ มธ.) ทำให้การมอง หรือการเขียน สิ่งที่เรียกว่า "ประวัติศาสตร์สุโขทัย" เป็นเรื่องที่จะต้องใคร่ครวญและหา แนวทางใหม่ เราอาจจะต้องเริ่มต้นด้วยการศึกษา "ประวัติศาสตร์นิพนธ์ของ ประวัติศาสตร์สุโขทัย" ด้วยซ้ำไป ดังที่ปรากฏในวิทยานิพนธ์เล่มล่าของ *มุกหอม* วงษ์เทศ เรื่อง The Sound of a Society and the Fury of the Ivory Tower: Reflections on the Ram Khamhaeng Controversy (1999) ตลอดจนงานหลายชิ้นของความพยายามที่จะ "รื้อถอนและปฏิสังขรณ์" ประวัติศาสตร์ไทยของ สุจิตต์ วงษ์เทศ และสำนัก ศิลปวัฒนธรรม "นอกราชการ"

ดังนั้น หนึ่งในความพยายามในหนังสือเล่มนี้ ก็คือความพยายามที่จะ สะท้อนประวัติศาสตร์ในแง่มุมที่กว้างออกไป ไม่เน้นอยู่เพียงที่ผู้นำหรือ วีรบุรุษ/สตรี แต่พยายามที่จะดึงประเด็นของการเมือง เศรษฐกิจ และสังคม เข้ามาด้วย ดังจะเห็นได้จากบทความต่าง ๆ ในภาคที่ 2

การรวบรวมและจัดพิมพ์ครั้งนี้ไม่อาจจะทำได้หากมิได้รับความสนับ สนุนและการเล็งเห็นคุณค่าทางวิชาการแห่งอดีตโดย มูลนิธิโต โยต้าประเทศไทย ร่วมกับ มูลนิธิโครงการตำรงสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ ทั้งนี้ก็เพื่อ เป็นการเฉลิมฉลองวโรกาสอันเป็นศิริมงคลยิ่งของการที่พระบาทสมเด็จพระเจ้า อยู่หัว ทรงเจริญพระชนมพรรษาครบ 6 รอบ (2542) และการจัดสัมมนา "อยุธยาและเอเชีย" เมื่อวันอังคารที่ 23 พฤศจิกายน 2542 ณ ศูนย์ มานุษยวิทยสิรินธร โดยที่สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดา สยามบรมราชกุมารีฯ ทรงมีพระมหากรุณาธิคุณเป็นล้นพ้น เสด็จเป็นองค์ประธาน

ในการจัดพิมพ์ครั้งนี้ต้องขอขอบพระคุณเป็นอย่างสูงต่อ ฯพณฯ พลตำรวจเอก เภา สารสิน ประธานกรรมการมูลนิธิโตโยต้าฯ และคุณโยชิอากิ มูรามัดสี ประธานบริษัทโตโยต้ามอเตอร์แห่งประเทศไทย รวมทั้งคุณฮิโรชิ อิมาอิ ซึ่งนอกเหนือจากหนังสือเล่มนี้แล้ว ยังให้จัดพิมพ์ขึ้นมาพร้อมกับ หนังสืออีก 2 เล่ม คือ From Japan to Arabia: Ayutthaya's Maritime Relations with Asia ซึ่งมี Kennon Breazeale แห่ง East-West Center เป็นบรรณาธิการ และ บรรณานุกรมอยุธยา อันเป็นความสนับสนุนร่วมของ สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.) กับสำนักพิมพ์มหาวิทยาลัย ธรรมศาสตร์

อนึ่ง ในการรวบรวมจัดทำหนังสือ *อยุธยา: ประวัติศาสตร์และการเมือง* เล่มนี้ขึ้นใหม่ ผู้เขียนได้รับความช่วยเหลืออย่างยากที่จะหาคำบรรยายได้ จาก ธำรงศักดิ์ เพชรเลิศอนันต์ (มหาวิทยาลัยรังสิต) ในการรับหน้าที่เป็น

บรรณาธิการ ตรวจแก้และเพิ่มเติมให้งานชิ้นนี้มีความหนักแน่นทางวิชาการยิ่งขึ้น ขอขอบคุณ ลำยวน เพชรแสงสว่าง ที่ทำให้หนังสือมีรูปแบบพร้อมด้วยเนื้อหา และต้องขอขอบคุณต่อผู้ที่มีส่วนอย่างสำคัญอีกหลายท่านที่มิสามารถกล่าวนาม ได้ทั้งหมด แต่ก็โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ณรงค์ชัย ศิริรัตน์มานะวงศ์ และ ปรีชา โพธิ ที่ทั้งผลักและดันให้ผลงานต่าง ๆ ที่กล่าวมาข้างดัน ตลอดจนการจัดสัมมนา "อยุธยาและเอเชีย" ได้ปรากฏเป็นจริง ขอขอบคุณ สิทธิกร นิพภยะ ที่ช่วย รวบรวมบทความต่าง ๆ ที่กระจัดกระจายอยู่ให้เป็นหมวดหมู่ และท้ายที่สุด วนิดา จันทนทัศน์ บรรณารักษ์ของมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์

ชาญวิทย์ เกษตรสิริ ปลายฤดูฝน 2542 ตลิ่งชัน กรุงธนบุรี

## เกี่ยวกับผู้แต่ง

ดร.ชาญวิทย์ เกษตรศิริ เป็นนักประวัติศาสตร์ ประจำภาควิชา ประวัติศาสตร์ คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ตั้งแต่ปี พ.ศ.2516 หลังจากจบปริญญาเอกด้านประวัติศาสตร์จากมหาวิทยาลัยคอร์แนลล์ สหรัฐฯ ด้วยวิทยานิพนธ์เรื่อง The Rise of Ayudhya: A History of Siam in the Fourteenth and Fifteenth Centuries. และดีพิมพ์เป็นหนังสือเมื่อ พ.ศ.2519 ดังนั้นจึงกล่าวได้ว่า ดร.ชาญวิทย์ เกษตรศิริ เริ่มงานวิชาการของตน ด้วยความสนใจต่อประวัติศาสตร์สมัยสุโขทัยและอยุธยา ต่อมาขยายขอบเขต ความสนใจทางวิชาการสู่ประวัติศาสตร์ไทยยุคใหม่ โดยเฉพาะอย่างยิ่งนับแต่ การปฏิวัติ 2475 เป็นต้นมา ผลงานทางวิชาการที่สำคัญ ๆ ได้แก่ เรื่องของ สองนคร: รวมบทความทางประวัติศาสตร์เกี่ยวกับสุโขทัยและอยุธยา (2524) ประวัติศาสตร์การเมืองไทยยุคปัจจุบัน (2533) พม่า: ขบวนการนักศึกษากับ ประวัติศาสตร์อันระทึกใจ (2533) และบทบาทการเป็นบรรณาธิการหนังสือชุด "ประเทศเพื่อนบ้านของไทยในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้" จำนวน 20 เล่ม (2540-2541)

#### เกี่ยวกับบรรณาธิการ

ธำรงศักดิ์ เพชรเลิศอนันต์ เป็นอาจารย์ประจำภาควิชาสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยรังสิตสอนในวิชาวิวัฒนาการการเมืองไทยและวิชาสังคมกับเศรษฐกิจ จบปริญญาตรีด้านรัฐศาสตร์ (การเมืองการปกครอง) จากคณะรัฐศาสตร์ และ ปริญญาโทด้านประวัติศาสตร์ คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์

## หมายเหตุศักราช

เอกสารพงศาวดารและตำนานเก่าของไทยส่วนใหญ่ใช้ *จุลศักราช* เป็นหลัก แต่ ในหนังสือเล่มนี้จะใช้ *พุทธศักราช/พุทธศตวรรษ* ควบคู่ไปกับ *คริสต์ศักราช/คริสต์ศตวรรษ* ดังนั้นในกรณีที่พิมพ์ว่า *2112/1569* ก็หมายถึง พ.ศ.2112 ซึ่งตรงกับ ค.ศ.1569 (โดยบวกหรือลบ 543) หรือหากพิมพ์ว่า ศตวรรษ *19/13* ก็หมายถึงพุทธศตวรรษที่ 19 ที่ตรงกับคริสต์ศตวรรษที่ 13 เช่นกัน (โดยบวกหรือลบ 6) หรือหากพิจารณาอย่าง เฉพาะเจาะจงลงไป พุทธศตวรรษที่ 19 (พ.ศ.1801-1900) จะเท่ากับกสางคริสต์ศตวรรษที่ 13 ถึงกลางคริสต์ศตวรรษที่ 14 (ค.ศ.1258-1356)

อย่างไรก็ตาม เนื่องจากการนับศักราชเก่าของไทยและเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ทั่วไปใช้ตามจันทรคติแทนที่จะเป็นสุริยคติตามแบบโลกตะวันตก ดังนี้ การขึ้นศักราชใหม่ ก็ตกอยู่ในช่วงสงกรานต์ไปแล้ว คือเกือบกลางเดือนเมษายนแทนที่จะเป็น 1 มกราคม จึงอาจจะทำให้เกิดความสับสนในการบวกหรือลบด้วย 543 ตามปกติ เช่นปีของการ สถาปนากรุงศรีอยุธยานั้น พงศาวดารฉบับพระราชหัตถเลขา กล่าวว่า *"ศักราช 712 ปีขาล* โทศก วันศุกร์ขึ้น 6 ค่ำ เดือน 5 เพลา 3 นาฬิกา 9 บาท สถาปนากรุงพระนครศรีอยุธยา" หากคำนวณเป็นวันเดือนและปีพ.ศ. จะพบว่าในส่วนของวันและเดือนนั้นมีความแตกต่างกัน คือ 1) ประเสริฐ ณ นคร คำนวณไว้ว่าตรงกับวันที่ *4 มีนาคม* 2) หลวงวิจิตรวาทการ คำนวณไว้ว่าตรงกับวันที่ 24 มีนาคม 3) ฉันทิชย์ กระแสสินธุ์ คำนวณไว้ว่าตรงกับวันที่ 7 เมษายน 4) หลวงวิศาลดรุณกร (ชั้น สาริกบุตร) คำนวณไว้ว่าตรงกับวันที่ 3 มีนาคม แต่ทุกท่านต่างเหมือนกันเมื่อคำนวณว่าคือปี *พ.ศ.1893* ดังนั้นถ้าเอา 543 ลบตามปกติ ก็จะกลายเป็น ค.ศ.1350 ซึ่งก็ไม่ถูกต้อง เพราะวันเดือนที่คำนวณมาทั้งหมดนั้นต่างก็ยัง เป็นปีเก่าอยู่ ยังไม่ถึงสงกรานต์และยังไม่ขึ้นปีใหม่ของไทย (แต่ผ่านปีใหม่ของฝรั่งไปแล้ว) จะลบด้วย 543 ตามปกติไม่ได้ แต่ต้องลบด้วย *542* แทน ซึ่งก็จะตรงกับ *ค.ศ.1351* ฉะนั้นในกรณีเช่นนี้เป็นกรณีพิเศษ ต้องเขียนว่าปีสถาปนากรุงศรีอยุธยา คือ 1893/1351 และประเด็นดังกล่าวนี้จะเป็นสิ่งที่ต้องคำนึงถึงตลอดสมัยอยุธยาใน มิใช่ 1893/1350 หนังสือเล่มนี้

# สารบัญ

|                                        | หน้า                 |
|----------------------------------------|----------------------|
| คำแถลงมูลนิธิโตโยต้าประเทศไทย          | (3)                  |
| รายนามคณะกรรมการมูลนิธิโตโยต้าประเทศไ  | me (7)               |
| รายนามคณะกรรมการบริหารมูลนิธิโคโยต้าปร | ะเทศไทย (8)          |
| คำแถลงมูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์และ | มนุษยศาสตร์ (9)      |
| รายนามคณะกรรมการบริหาร                 |                      |
| มูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์และมนุ    | <b>ษยศาสตร์</b> (12) |
| คำนำ                                   | (13)                 |
| เกี่ยวกับผู้แต่ง-บรรณาธิการ            | (21)                 |
| หมายเหตุศักราช                         | (24)                 |
| ภาค 1 พระมหากษัตริย์และบุคคลสํ         | าคัญ 1               |
| อาณาจักรอยุธยา                         | 3                    |
| พระเจ้าอู่ทอง                          | 15                   |
| พระราเมศวร                             | 20                   |
| พระบรมราชาธิราชที่ 1                   | 23                   |
| เจ้าสามพระยา                           | 25                   |
| พระบรมไตรโลกนาถ                        | 29                   |
| ศรีสุดาจันทร์                          | 32                   |
| พระสุริโยทัย                           | 41                   |
| พระมหาธรรมราชา                         | 44                   |

|       |                                                          | (23) |
|-------|----------------------------------------------------------|------|
|       | พระนเรศวร                                                | 47   |
|       | พระเอกาทศรถ                                              | 51   |
|       | พระเจ้าทรงธรรม                                           | 54   |
|       | พระเจ้าปราสาททอง                                         | 63   |
|       | พระนารายณ์                                               | 67   |
|       | โกษาปาน                                                  | 73   |
|       | พระเพทราชา                                               | 76   |
|       | พระเจ้าเสือ                                              | 79   |
|       | พระเจ้าท้ายสระ                                           | 82   |
|       | พระเจ้าบรมโกศ                                            | 84   |
|       | พระมหากษัตริย์อยุธยา                                     | 87   |
| ภาค 2 | เศรษฐกิจ สังคม และการเมือง                               | 109  |
|       | ชุมชนอโยธยา-อยุธยา : ปัญหาเรื่องวิวัฒนาการทางเศรษฐกิจ    |      |
|       | และสังคม                                                 | 111  |
|       | อยุธยา : ราชธานีและเมืองท่าของสยาม                       |      |
|       | สายสัมพันธ์กับจีนในพุทธศตวรรษที่ 19-20                   | 145  |
|       | พุทธศาสนาและการรวมอาณาจักรสมัยต้นอยุธยา                  |      |
|       | (1893-1991/1351-1448)                                    | 171  |
|       | ซิมอง เดอ ลาลูแบร์                                       | 189  |
|       | กบฏไพร่สมัยอยุธยากับแนวคิดผู้มีบุญ-พระศรีอาริย์-พระมาลัย | 203  |
|       | สำเนียงไทยสมัยอยุธยา-รัตนโกสินทร์กับปัญหาสำเนียงสุพรรณ   |      |
|       | สำเนียงหลวงหรือพูดเหน่อ                                  | 251  |
|       | ชาวอยุธยาในพระบรมโพธิสมภารของกษัตริย์พม่า                |      |
|       | ในปลายพุทธศตวรรษที่ 21 ถึงกลางพุทธศตวรรษที่ 23           | 258  |

# **Ayutthaya Port Polity**

### Seen from East Asian Sources

Yoneo ISHII KUIS

History of the Kingdom of Ayutthaya (1351-1767) has long been regarded as an interim period between often idealized kingdom of Sukhothai (? 1240s-1438) and contemporary Ratanakosin dynasty which continues to this day. In contrast to the paternalistic regimes of Sukhothai as depicted in the celebrated Ramakhamhaeng inscription where the king was respected as a merciful father of his subject, the Ayutthayan polity is often described as more despotic and absolutist one with its exploitative corvee and slavery system allegedly introduced to the Land of the Free from the Angkor Empire of Cambodia. This conventional view on the nature of the Ayutthayan kingdom seems to have further endorsed and rather reinforced by Marxist discourse in recent years.

In this paper, I would like to propose a somewhat different picture of Ayutthayan polity by seeing her as a celebrated example of highly developed port-polity in pre-modern Southeast Asia. Throughout her five century long history, Ayutthaya flourished and enjoyed great prosperity under the leadership of outward-looking kings whose policy was to strengthen the national power by promoting maritime trade in the Age of Commerce. This picture might diametrically be contrasted to the long-accepted view of Ayutthaya being an agrarian-based, inward-looking despotic type of monarchy. This revisionist view is derived from my reading of some Ryukyuan and Japanese sources, which have been hitherto insufficiently consulted by historians of Thailand.

What did foreign visitors to the city of Ayutthaya first notice about the Siamese capital? The majority of western observers wrote of course about the monasteries, pagodas, and the Royal Palace, but they also mentioned the canals and the rivers. The waterborne way of life of Ayutthaya residents was very striking to foreigners, hence the comparisons with Venice and Amsterdam. The markets of Ayutthaya were varied in nature and numerous, and included some "floating" (waterborne) markets too. Commerce in the seventeenth century thrived: that much is clear from the surviving records, and is even reflected in Siamese chronicular evidence, which refer to the "French [sic] sea captain" Phaulkon. The Sri Lanka envoys that visited Siam in the mideighteenth century also wrote about the busy commercial traffic in the port of Ayutthaya. But the Europeans, especially, emphasised that the major trader in Ayutthaya, and indeed in the whole kingdom, was the king himself. The role of the king as a great merchant, with his own ships and junks, as well as his storehouses and monopolies, must have been taken for granted by the chroniclers, who preferred to record political and dynastic events.

Even from foreign documents, it is still nevertheless evident that Ayutthaya was the capital of a Theravada Buddhist state dominated by a royal court, which was in turn presided over by a king who was revered almost as a god. The king's fortified palace was in some ways a citywithin-a-city, while the most splendid of Ayutthaya's monasteries were the royal monasteries. The city was at its most replendent during days when there were royal ceremonies or processions. The dominance of the king's court over the life of the city seems undeniable, but Ayutthaya was more than a settlement serving the needs of the king and his family alone. The official class or nobility (Khunnang) grew into an important class in Siamese society. Its political and social significance was tied up with the royal court, but by the seventeenth and eighteenth centuries its members had become key parts of a cosmopolitan port city as well. Indeed, the official class soon absorbed into its ranks several non-Siamese personnel. As Anthony Reid (1993) has observed, the islandcity of Ayutthaya was in parts sparsely settled, with only the areas near the port and the "Moors" and Chinese streets being heavily populated.

Taking advantage of her geographical position, the Ryukyuans were engaged in triangular trade in the East and the South China Seas whereby linking East Asian markets with those in Southeast Asia. For example, they brought Chinese procelains and fine clothes or Japnaese folding paper fans and surphur to Southeast Asia in exchange for tropical products such as peper and sapanwood, which are in great demand in China. In our document, the Ryukyuan wished first of all to sell the Chinese porcelains they brought with to Ayutthayan merchants. However, when they reached Ayutthaya to dispose their merchandishes, they met an intervention by the Ayutthtyan port authorities who did not allow the incoming Ryukyuans to do so and made them to sell their porcelains to the Thai port authorities with the prices fixed by the Thai officials. The term used in the text read kuan-mai which means "official sale". And furthermore, when they tried to procure sapanwood from local merchants, they were again intervened by the authorities and obliged to purchase sapanwood from the port authorities with the price imposed by the Siamese officials. This latter practice is quoted as Kuang-mai or "official purchase" the term, which is contrasted against the prohibited si-mai or "private purchase", It is interesting to note that, in order to show their dissatisfaction about the trade control they had faced, the Ryukyuan traders is said to have suspended their visit to Avutthava for two years, although they eventually resumed their voyage in 1421.

The Rekidai Hoan documents imply that the said trade control at the port of Ayutthaya revived from time to time, often causing complaints of the Ryukyuan traders. Some document dated 1431 refers to a case in which the chief of Siamese officials who allegedly claimed thathe had been entitled by the king, virtually confiscated all the cargo which the Ryukyuan traders had brought with nominal compensation, thereby incurring a great loss upon the traders. This might be taken as an indication that there occurred from time to time some irregularities in the execution of trade control system at Ayutthaya in those early years. Despite of these problems, however, our sources clearly indicate that the Ryukyuan trade with Ayutthaya continued to prosper for 145 years from

1425 through 1570, since one or two ships regularly visited the port of Siam. In response to the Ryukyuan visits, Ayutthayanan ships were also dispatched to Ryukyu according to the *Rekidai Hoan* records, At least three visits of Siamese ships to Ryukyu were recorded in our documents for the years 1479, 1480 and 1481, which correspond to the reign of King Boromatrailokanat.

Japanese traders started their trade with Ayutthaya as early as 1590s. It is believed that the so-called Vermilion Seal Ship Trade was inaugurated under Toyotomi Hideyoshi. This was further developed and institutionalized when Tokugawa Ieyasu began his Shogunate in 1603. In the following year, four of the first "goshuin-jo" or trade licenses were issued to Japanese ships bound for Ayutthaya. For the following 31 years until 1635 when the Tokugawa Shougunate suddenly changed its policy of promoting Japanese ships trading abroad and prohibited any Japanese from going abroad for trade, 55 ships were dispatched to trade at the port of Ayutthaya, in average 1.8 ships per year. Each ship could carry two to three hundred tons of cargo. Most important merchandise procured by the Japanese traders in Ayutthaya were deer hide and sapanwood, which were in continuous demand in Japanese market.

The vacuum caused by the abolition of Vermilion Seal Ship Trade was eventually filled by the Ayutthaya based V.O.C. ships and Chinese junks of variety of provenance. In order to show the activities of Chinese junks at Ayutthaya during the late 17th and early 18 centuries. I would like to mention here our second group of documents, namely the Tosen Fusetsu-gaki. In this collection of reports made by Chinese junk crews who entered the port of Nagasaki, we find 66 reports derived from Ayutthaya which cover 49 years between 1679 through 1728, the years falling in the reigns of Ban Plu Luang dynasty starting from Phra Narai, Phra Phetracha, Phrachao Sua, and Thai Sa. Since one report was prepared for every incoming junk, the number of reports indicates that 66 junks entered Nagasaki during that period, corresponding to average 1.4 junks per year. An important point to emphasize here is that out of 66 junks, 25 ships or 38% were the royally commissioned junks. This is an eloquent evidence of the Ayutthayan kings' keen interests in foreign trade.

What I have discussed so far is to show that the financial basis for Ayutthayan kingdom was placed upon the promotion of external trade, through which to enrich the royal treasury. It is usually said that the greatest concern of Ayutthayan kings were moblization of man power and corvee labours, which were the most important means of the recruitment of human sources, the argument leading us to believe the despotic nature of Ayutthayan polity. I do not deny categorically this discourse which might reflect a part of truth. However, should it overshadow the importance of the role played by external trade, this long accepted view should need appropriate revision. Ayutthaya was one of the most powerful kingdoms in Southeast Asia and this power should be found in its outward-looking policy of the promition of maritime trade. For the further development of the history of Ayutthaya, I would like to emphasize the importance of viewing the kingdom of Ayutthaya as a most celebrated example of port-polity in pre-modern Asia and wish to encourage students of Ayutthayan people were energetically engaged.

## ศิลปะอยุธยา

คร.พรยะ ไกรถกษ

"ศิลปะอยุธยา" หมายถึงผลงานทางทัศนศิลป์ที่สร้างขึ้นภายในขอบเขตของราชอาณาจักร สยามระหว่างปี พ.ศ. ๑๘๘๓ (ค.ศ. 1350/1351) ถึง พ.ศ. ๒๓๑๐ (ค.ศ. 1767) ภายในช่วงระยะ เวลา ๔๑๗ ปีนี้ได้มีการสร้างสรรค์ผลงานที่ผู้สร้างจงใจให้เกิดอารมณ์สะเทือนใจแก่ผู้พบเห็นไว้เป็น จำนวนมาก แต่เท่าที่หลงเหลืออยู่จนถึงทุกวันนี้เป็นผลงานประเภทที่สร้างด้วยกาวรวัตถุซึ่งส่วนใหญ่ สร้างขึ้นในพุทธศาสนา มีเพียงส่วนน้อยเท่านั้นที่ผลิตขึ้นภายใต้ความเชื่อของศาสนาอื่นและเพื่อ ประโยชน์ใช้สอยในราชสำนัก กระนั้นก็ตามด้วยระยะเวลาที่มีอยู่อย่างจำกัดเพียงหนึ่งชั่วโมงนี้ผู้เขียน คงทำได้แต่เพียงเสนอการกำหนดอายุเวลาใหม่ของศิลปะอยุธยาจากผลงานการค้นคว้าล่าสุดโดยมี สาระสำคัญอยู่ที่การปรับเปลี่ยนความเข้าใจที่มีมาแต่เดิมเพื่อเป็นแนวทางใหม่ให้กับการศึกษาศิลปะ สมัยอยุธยาที่จะดำเนินต่อไปในอนาคต การกำหนดอายุใหม่ดังกล่าวกระทำโดยการจำแนกพุทธศิลป์ อยุธยาตามพัฒนาการของความเชื่อในพุทธศาสนาแต่ละนิกายในช่วงระยะเวลาต่างๆ ซึ่งเป็นปัจจัยหลัก ในการเปลี่ยนแปลงของรูปแบบ" โดยแบ่งเป็น

ศิลปะในนิกายเถรวาท ประมาณต้นพุทธศตวรรษที่ ๑๘ – ต้น ๒๐ (กลางคริสต์ศตวรรษที่ 13 – กลาง 14)

ศิลปะในนิกายลังกาวงศ์ ประมาณต้นพุทธศตวรรษที่ ๒๐ – พ.ศ. ๒๑๑๒ (กลางคริสต์ ศตวรรษที่ 14 – ค.ศ. 1569)

ศิลปะในนิกายสยามวงศ์ พ.ศ. ๒๑๑๒ – พ.ศ. ๒๓๑๐ (ค.ศ. 1569 – ค.ศ. 1767) อย่างไรก็ตามศิลปะของอยุธยามิได้เริ่มขึ้นพร้อมกับการที่สมเด็จพระรามาธิบดีที่ ๑ (พระเจ้า ผู่ทอง) ทรงสถาปนากรุงศรีอยุธยาขึ้นในปี พ.ศ. ๑๘๙๓ (ค.ศ. 1350/1351) แต่มีพื้นฐานมาจาก ศิลปะภายใต้อิทธิพลความเชื่อของลัทธิวัชรยานในกัมพูชาและลัทธิวัชรยานที่มีพัฒนาการขึ้นใน ประเทศไทยมาร่วมสามศตวรรษก่อนหน้านั้นแล้ว

กรุงศรีอยุธยาเกิดจากการรวมของอาณาจักรที่จีนเรียกว่า "เสียน" (สยาม) เข้ากับอาณาจักร "หลัวหู" (ละโว้) ในปี พ.ศ. ๑๘๙๒ (ค.ศ. 1349) ตามคำให้การของ วังต้ายวน หลังจากนั้นมาจีนจึง เรียกอาณาจักรที่รวมกันนี้ว่า "เสียนล้อ" ทั้งอาณาจักรสยามและอาณาจักรละโว้ต่างก็เคยเป็น ประเทศราชของอาณาจักรกัมพูชามาตั้งแต่ประมาณต้นพุทธศตวรรษที่ ๑๕ (กลางคริสต์ศตวรรษที่ 10) และเนื่องจากตืนแดนในแถบตอนล่างของลุ่มแม่น้ำเจ้าพระยาเคยอยู่ภายใต้การปกครองของเมือง พระนครจึงได้รับอักขรวิธี อันได้แก่อักษรขอม ภาษาเขมร ตลอดจนศิลปวัฒนธรรมจากเมืองพระนคร ของเขมร ดังนั้นชาวมอญและชาวพม่าจึงเรียกกลุ่มชนที่อาศัยอยู่ในบริเวณนี้ว่า "ขอม" ด้วยเหตุนี้ตั้ง แต่พุทธศตวรรษที่ ๑๙ (กลางคริสต์ศตวรรษที่ 14) เป็นต้นมาชาวขอมเหล่านี้จึงเป็นผู้ที่มีบทบาทใน การสร้างสรรค์ศิลปวัฒนธรรมในดินแดนบริเวณตอนล่างของลุ่มแม่น้ำเจ้าพระยา จนเมื่อพม่าเข้ายึด ครองกรุงศรีอยุธยาครั้งแรกในปีพ.ศ. ๒๑๑๒ (ค.ศ. 1569) และสถาปนาออกญาพิษณุโลกเป็น สมเด็จพระมหาธรรมราชาธิราช (ครองราชย์ พ.ศ. ๒๑๑๒–๒๑๓๓/ค.ศ. 1569–1590) ปกครอง

<sup>ා</sup> ම්බීඩ්ට මණක්ව

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Kasetsin 1992, 76

<sup>์</sup> วินัย ๒๕๒๕, ๕๒

กรุงศรีอยุธยา ชาวไทยจึงได้เริ่มเข้ามามีบทบาทในประเทศสยาม" ดังสะท้อนให้เห็นในการปลี่ยนแปลง ทางด้านศาสนาและความเชื่อซึ่งมีอิทธิพลต่อรูปแบบของพุทธศิลป์ตั้งแต่ช่วงต้นพุทธศตวรรษที่ ๒๒ (กลางคริสต์ศดวรรษที่ 16) เป็นต้นมา

# ศิลปะวัชรยานจากกัมพูชา ประมาณต้นพุทธศตวรรษที่ ๑๕ – ต้น ๑๙ (กลางคริสต์ศตวรรษที่ 10 – กลาง 13)

ชาวขอมดังกล่าวนับถือพุทธศาสนาลัทธิวัชรยานของกัมพูชา ซึ่งลัทธินี้นับถือพระปาญจสุคต อันได้แก่ พระขินพุทธเจ้าห้าพระองค์และพระวัชรสัตว์พุทธเจ้าอันเป็นพระนามที่เขมรถวายแด่ พระมหาไวโรจนพุทธเจ้าหรือพระอาทิพุทธเจ้าซึ่งเป็นพระขินพุทธเจ้าพระองค์ที่หก นอกจากนั้นแล้ว ในจารึกกัมพูชายังได้กล่าวถึงพระคัมภีร์ ศรีสมาจะ ซึ่งย่อมาจาก ศรีคุทยสมาจตันตระ อีกด้วย ใน รัชกาล ของพระเจ้าชัยวรมันที่ ๗ (ครองราชย์ พ.ศ. ๑๗๒๔–๑๗๕๗/ค.ศ. 1181–1214) ได้ทรงยก ลัทธิวัชรยานให้เป็นศาสนาประจำพระราชอาณาจักรของพระองค์ นอกจากนี้ยังโปรดให้สร้าง "อโรคยศาล" ขึ้นทั่วพระราชอาณาจักรเพื่อถวายแด่พระไภษัชยคุรุไวฑูรยประภา พระศรีสูรยไวโรจน จันทโรจิและพระศรีจันทรไวโรจนโรหิณีศะ ซึ่งเป็น "ผู้ขจัดความมืดคือโรคของประชาชน" นอกจากนี้ ยังมีพระเหวัชระที่จารึกกัมพูชาเรียกว่าพระวัชรินซึ่งได้รับการเคารพบูชาอย่างแพร่หลายโดยเห็นได้จาก มณฑลของพระองค์ที่มีเป็นจำนวนมาก

### พระพุทธรูป

พระพุทธรูปที่สร้างขึ้นในช่วงระยะเวลานี้ส่วนใหญ่เป็นรูปพระวัชรสัตว์พุทธเจ้า อันได้แก่ พระพุทธรูปยืน พระทัตถ์ทั้งสองประทานอภัย ทรงอุณหิส กรองศอและปั้นเหน่ง เช่นองค์ที่พบใน กรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา (รูปที่ ๑) และพระพุทธรูปนาคปรกประทับ ขัดสมาธิราบ ปางสมาธิ ทรงอุณหิสและกรองศอ เช่นองค์ที่ได้มาจากวัดหน้าพระเมรุ จังหวัด พระนครศรีอยุธยา (รูปที่ ๑) อนึ่งการที่พระพุทธรูปดังกล่าวทรงอาภรณ์เครื่องประดับนี้เป็นการแสดง ให้เห็นว่าพระวัชรสัตว์พุทธเจ้าทรงเป็นราชาของเหล่าพระตถาคต นอกจากนั้นแล้วยังนิยมสร้างรูป พระไภษัชยคุรุ อันได้แก่ พระพุทธรูปทรงเครื่องนาคปรก ปางสมาธิ ทรงถือหม้อน้ำอมฤตในพระหัตถ์ พร้อมด้วยพระศรีสูรยไวโรจนจันทโรจิคือพระโพธิสัตว์โลเกศวรสี่กรและพระศรีจันทรไวโรจนโรหิณีศะ อันได้แก่พระนางปรัชญาปารมิตาสองกร พระไภษัชยคุรุพร้อมด้วยบริวารทั้งสององค์นี้คงจะประดิษฐาน ในปราสาทสามองค์โดยมีตัวอย่างจากพระพิมพ์ที่พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จังหวัด พระนครศรีอยุธยา (รูปที่ ๓)

Wickery 1996, 141-142

อ จารึกในประเทศไทย เล่ม ๔ ๒๕๒๙, ๒๓๙

## ศิลปะวัชรยาน ประมาณพุทธศตวรรษที่ ๑๙ (กลางคริสต์ศตวรรษที่ 13-14)

ในรัชสมัยของพระเจ้าชัยวรมันที่ ๘ ซึ่งทรงครองราชย์อยู่ที่เมืองพระนครในช่วงปี พ.ศ. ๑๗๘๖–๑๘๓๘ (ค.ศ. 1243–1295) ได้ทรงต่อต้านพุทธศาสนาอย่างรุนแรงและมีการทำลาย พระพุทธรูปเป็นจำนวนมาก ทั้งนี้เพราะพระองค์มีพระราชศรัทธาอย่างแรงกล้าในศาสนาพราหมณ์ ลัทธิไศวะ ด้วยเหตุนี้จึงทำให้ลัทธิวัชรยานในอาณาจักรกัมพูชาด้องสิ้นสุดลงในช่วงทศวรรษสุดท้ายของ รัชกาลนี้ และในขณะเดียวกันชาวขอมก็ได้ตั้งตนเป็นอิสระจากอาณาจักรกัมพูชาโดยทั้งอาณาจักรสยาม และละโว้ต่างก็ส่งเครื่องราชบรรณาการไปยังประเทศจีน"

### พระพุทธรูป

ลัทธิวัชรยานยังคงเป็นที่แพร่หลายอยู่ในช่วงระยะเวลานี้แต่ได้พัฒนาการจนมีลักษณะเฉพาะ เป็นแบบท้องถิ่นมากขึ้น เช่นการนำเอารูปแบบใหม่ๆ จากประเทศอินเดียแบบปาละ-เสนะ (ประมาณ พ.ศ. ๑๒๙๓-๑๗๗๓/ค.ศ. 750–1230) มาผสมผสานกับรูปแบบที่ได้รับจากกัมพูชา เช่นรูป พระมหาไวโรจนะปางหมุนธรรมจักร ดุนทองคำ (รูปที่ ๔) และรูปพระไมเดรยพุทธเจ้าทรงอุณหิส หลายยอด ดุนทองคำ (รูปที่ ๕) ที่พบที่จังหวัดพระนครศรีอยุธยา ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงอุณหิส หลายยอด ดุนทองคำ (รูปที่ ๕) ที่พบที่จังหวัดพระนครศรีอยุธยา ซึ่งพระพุทธเจ้าทองคำเหล่านี้ใช้ ในการวางฤกษ์ศาสนสถาน นอกจากนั้นยังนิยมสร้างรูปพระพุทธเจ้าสามองค์ประทับบนบัลลังก์ใน เรือนแก้ว ซึ่งอาจจะได้แก่พระไมเตรยพุทธเจ้าเคียงข้างด้วยพระศากยมุนีและพระอมิตาภะอันเป็น ลักษณะที่นิยมในประเทศจีน (รูปที่ ๖) และพระศากยมุนียน พระหัดถ์ขวาประทานอภัยหน้าพระอุระ พระกรซ้ายทอดตามพระวรกาย (รูปที่ ๗) พระพุทธรูปทั้งสามแบบนี้พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา นอกจากนี้ยังมียังมีพระศากยมุนีนาคปรกประทับขัดสมาธิราบ ปางมารวิชัย อีกด้วย (รูปที่ ๘) เนื่องจากมีการพบพระพุทธรูปที่มีพุทธลักษณะดังกล่าวมานี้พร้อมกับที่จับของ กระดิ่งซึ่งเป็นอุปกรณ์สำคัญที่ใช้ในพิธีสงฆ์ของลัทธิวัชรยาน เช่นที่พบที่จังหวัดสมุทรสาคร จึง สันนิษฐานได้ว่าพระพุทธรูปเหล่านี้น่าจะสร้างขึ้นภายใต้ความเชื่อของลัทธิวัชรยานเช่นกัน

#### ปราสาท

รูปแบบของปราสาทที่สร้างขึ้นในช่วงระยะเวลานี้มีตัวอย่างคือ แผ่นหลังของซุ้มเรือนแก้ว สัมฤทธิ์ที่พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา ซึ่งด้านหลังเป็นรูปปราสาท จัตุรมุขห้าขั้น (รูปที่ ๙) ตั้งอยู่บนฐานปัทม์ลูกแก้วอกไก่ ปราสาททั้งห้าชั้นนี้มีที่เป็นซุ้มบัญชรสี่ชั้น ชั้น ที่ห้ามีแต่กลีบขนุน ยอดเป็นบัวหงายรองรับปัญจศูล ขอบนอกของศิขรเป็นรูปไข่ ส่วนที่กว้างที่สุด ได้แก่ซุ้มบัญชรชั้นที่หนึ่ง ส่วนด้านหน้าของแผ่นหลังดังกล่าวนี้ (รูปที่ ๑๐) มีรูปพระสถูปสามองค์ซึ่งมี ลักษณะคล้ายกันหมดกล่าวคือ องค์ระฆังเป็นทรงหม้อ*ปูรุณฆฏ*ดั้งอยู่บนฐานปัทม์ บัลลังก์ทรงกลม ยอดเป็นปลี

ω Flood 1969, 220-227

Srieilgrove 1978, 366

<sup>ี</sup> พิริยะ *ลักษณะไทย* 

พระสถุป

พระสถูปจำลองสัมฤทธิ์ซึ่งแสดงให้เห็นถึงรูปแบบที่เป็นการผสมผสานกันระหว่างรูปแบบซึ่ง สืบทอดมาจากท้องถิ่นกับรูปแบบที่รับมาจากศิลปะอินเดียแบบปาละ--เสนะ โดยนิยมทำแผนผังเป็นรูป สี่เหลี่ยม " หรือแปดเหลี่ยม (รูปที่ ๑๑) ที่ฐานมีซุ้มทิศประดิษฐานพระพุทธรูป องค์ระฆังทรงกระบอก มีลวดบัวคั่น บัลลังก์ทรงกลม ยอดทรงหม้อ*ปูรุณฆฏ* ไม่มีฉัตรหรือปล้องไฉน

# ศิลปะเถรวาทในประเทศไทย ประมาณกลางพุทธศตวรรษที่ ๑๘ -- ต้น ๒๐ (คริสต์ศตวรรษที่ 13 -- กลาง 14)

ในช่วงระยะเวลาที่ลัทธิวัชรยานยังเป็นที่แพร่หลายในประเทศไทยนั้น นิกายเถรวาทซึ่งเจริญ รุ่งเรืองมาตั้งแต่กลางพุทธศตวรรษที่ ๑๓ (ปลายคริสต์ศตวรรษที่ 7) นั้นยังคงปรากฏอยู่โดยมิได้ขาด หายไปและยึงได้รับอิทธิพลจากลัทธิวัชรยานเข้ามาผสมผสานด้วยดังปรากฏหลักฐานคือจารึกซึ่งพบที่ วัดดอนแก้ว จังหวัดลำพูน ที่กล่าวถึง พญาสววาสิทธิ กษัตริย์ชาวมอญที่ปกครองนครหริภุญไชยได้ เสด็จออกผนวชพร้อมด้วยพระราชโอรสในปี พ.ศ. ๑๗๖๒ (ค.ศ.1219) "

พระพุทธรูป

ส่วนนิกายเถรวาทในบริเวณลุ่มแม่น้ำเจ้าพระยานั้นถึงแม้ว่าจะไม่มีหลักฐานที่เป็นลายลักษณ์ อักษรมายืนยัน แต่พระพุทธรูปส่วนใหญ่ที่สร้างขึ้นในช่วงระยะเวลานี้ก็เป็นรูปพระสมณโคดมมากกว่า รูปพระพุทธเจ้าพระองค์อื่นๆ นอกจากนั้นแล้วเนื้อหาทางประติมานิรมาณวิทยาของพุทธศิลป์ที่พบใน บริเวณนี้ยังให้ความสำคัญกับพุทธประวัติอันเป็นที่นิยมในพุทธศาสนานิกายเถรวาท ดังเช่นแผงสัมฤทธิ์ ซึ่งมีสองด้าน ด้านหนึ่งแสดงภาพพระสมณโคดมเสด็จกลับกรุงกบิลพัสดุ์และทรงเทศนาธรรมโปรด พระประยูรญาติ อีกด้านหนึ่งเป็นรูปพระสมณโคดมทรงแสดงธรรมโปรดพระนางยโสธราและพระราทุล (รูปที่ ๑๒)

พระพุทธรูปของชาวขอมที่สร้างขึ้นในช่วงระยะเวลานี้มักเป็นพระพุทธรูปยืนประทานอภัยด้วย โสองพระหัตถ์ ทรงครองจีวรคลุมพระอังสาทั้งสองข้าง (รูปที่ ๑๓) พระพุทธรูปตั้งกล่าวได้กระทำ ปาฏิหาริย์จนเป็นที่นับถือและรู้จักกันในพระนามว่า "พระบางเจ้า" รูปพระบางจำลองจึงเป็นที่แพร่ หลายตั้งแต่พุทธศตวรรษที่ ๒๐ (กลางคริสต์ศตวรรษที่ 14) เป็นต้นมา นอกจากนี้ยังนิยมสร้าง พระพุทธรูปประทับขัดสมาธิราบปางมารวิชัย ครองไตรจีวร พระเกศาเป็นกันหอยและมีพระรัศมีเป็น เบลว ดังเช่นพระพุทธรูปบุทองคำที่พบในกรุพระปรางค์วัดมหาธาตุ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา (รูปที่ ๑๙) พุทธลักษณะดังกล่าวนี้น่าจะจำลองมาจากพระลวปฏิมาซึ่งคงจะเป็นพระพุทธรูปสำคัญของเมือง ละโว้ รวมไปถึงยังมีการสร้างพระพุทธรูปดุนทองคำที่พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จังหวัด

๑๐ ดำรงราชานุภาพ, สมเด็จฯ กรมพระยา ๒๔๖๙, รูปตรงข้ามหน้า ๙๔

Coedès 1926, 189-192

ର୍ଥ । ସ୍ଥାନ ଜଣ୍ଡ : ବର୍ଷ କ୍ଷ୍ୟ ନେ ଅବଶ୍ରକ ।

<sup>&</sup>lt;sup>38:</sup> ඹි3ිඩ්ස මාර්ගෙඛ, ර්මෙ⊸ර්ගෙ

พระนครศรีอยุธยาอีกเช่นกันซึ่งมีพุทธลักษณะคือพระหัตถ์ขวาประทานอภัยหน้าพระอุระ พระกรซ้าย ทอดตามพระวรกาย (รูปที่ ๑๕)

พระสถูป

รูปแบบของพระสถูปนั้นเห็นได้จากพระสถูปบรรจุพระบรมสารีริกธาตุที่ขุดได้จากกรุ
พระปรางค์วัดมหาธาตุ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา (รูปที่ ๑๖) ซึ่งอาจสร้างขึ้นในช่วงต้นพุทธศตวรรษ
ที่ ๒๐ (กลางคริสต์ศตวรรษที่ 14) พระสถูปดังกล่าวซ้อนกันอยู่ ๗ ชั้น ชั้นที่ ๔ มีองค์ระฆังตั้งอยู่บน
ฐานกลมสองชั้นซึ่งรองรับด้วยฐานลูกแก้ว ฐานเขียงและฐานไพที่สูง เหนือองค์ระฆังมีลวดบัว บัลลังก์
ทรงกลมและฉัตรยอดปลีซึ่งรองรับปัญจศูล ส่วนพระสถูปชั้นที่ ๕ มีลักษณะใกล้เคียงกันเว้นแต่ไม่มี
ปัญจศูล

# ศิลปะในนิกายลังกาวงศ์ ประมาณต้นพุทธศตวรรษที่ ๒๐ – พ.ศ. ๒๑๑๒ (กลางคริสต์ศตวรรษที่ 14 – ค.ศ. 1569)

หลังจากปี พ.ศ. ๑๘๙๓ (ค.ศ. 1350/1351) เมื่อกรุงศรีอยุธยาได้เป็นราชธานีของอาณาจักร สยามแล้ว ชาวขอมคงต้องการชำระพุทธศาสนานิกายเถรวาทที่ตนนับถืออยู่ให้ใกล้เคียงกับต้นกำเนิด ของนิกายนี้ จึงได้ส่งพระภิกษุเดินทางไปศึกษาเพิ่มเติมที่ลังกา ในบรรดาพระภิกษุที่เดินทางไปยังลังกา นี้ที่สำคัญได้แก่พระธัมมกิตธิเถระซึ่งไปอุปสมบทที่ลังกาและศึกษาอยู่กับพระธัมมกิตธิผู้เป็น พระสังฆราชในรัชกาลของพระเจ้าภุวไนกพาหุที่ ๕ (ครองราชย์ พ.ศ. ๑๙๑๓–๑๙๕๑/ค.ศ. 1370–1408) เมื่อเดินทางกลับมายังกรุงศรีอยุธยาแล้วพระธัมมกิตธิเถระได้จำพรรษาอยู่ที่วัดลังกา และ ณ ที่นั้นท่านได้รจนาพระคัมภีร์ สทธัมมสังคทะ ขึ้นเป็นภาษาบาลี "

พระรัตนปัญญาเถระผู้แต่งหนังสือ ชินกาลมาลีปกรณ์ ขึ้นในปีพ.ศ. ๒๐๖๐ (ค.ศ. 1516-1517) ที่นครเชียงใหม่ได้กล่าวว่า เมื่อปีพ.ศ. ๑๙๖๗ (ค.ศ. 1423–1424) พระเถระ ๘ รูปจาก กัมโพช" ซึ่งหมายถึงลพบุรีและอยุธยา พร้อมด้วยพระภิกษุจากเชียงใหม่อีก ๒๕ รูปโด้เดินทางไป ลังกาและได้อุปสมบทใหม่บนแพในแม่น้ำกัลยาณี และเมื่อเดินทางกลับถึงกรุงศรีอยุธยาจึงอุปสมบท ให้กับพระมหาเถรสีลวิสุทธิผู้เป็นพระอาจารย์ของพระมเหสีในสมเด็จพระบรมราชาธิราชที่ ๒ (เจ้าสามพระยา) (ครองราชย์ พ.ศ. ๑๙๖๗~๑๙๘๑/ค.ศ. 1424–1448) จึงนับเป็นการสถาปนา นิกายสิงหลภิกขุขึ้นที่กรุงศรีอยุธยา

କଟ Sinsena 1995, 3

ଜଣ Vickery 1980, 372

Batanapañña 1968, 129-131

พระพุทธรูป

นิกายสิงหลภิกขุให้ความสำคัญกับพระปฏิมาสององค์ อันได้แก่ "พระสีหลปฏิมา" หรือ พระพุทธสิหิงค์ และ "พระรัตนปฏิมา" หรือพระแก้วมรกต<sup>อาป</sup> ซึ่งมีการจำลองพระพุทธรูปทั้งสององค์ สืบต่อกันมาจนทุกวันนี้

หลักฐานจากจารึกของล้านนาแสดงให้เห็นว่าพระสีหลปฏิมามีพุทธลักษณะคือ เป็นพระพุทธรูป ประทับขัดสมาธิเพชร ปางมารวิชัย มีพระวรกายอวบอ้วน พระอุระนูน พระพักตร์กลม ชายจีวรสั้น เหนือพระถัน ขมวดพระเกศาใหญ่ พระรัศมีเป็นดอกบัวตูม อันได้แก่พระพุทธรูปที่สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ ทรงเรียกว่าแบบเชียงแสนชั้นแรก พุทธลักษณะเช่นนี้ยังใกล้เคียงกับ พระพุทธสิหิงค์ของเมืองนครศรีธรรมราช (รูปที่ ๑๗) และพระพุทธรูปแบบ "ขนมต้ม" ของอยุธยา (รูปที่ ๑๗) ดังนั้นพระพุทธรูปที่มีพุทธลักษณะดังกล่าวจึงได้แก่พระสีหลปฏิมา หา

ส่วนพระรัตนปฏิมานั้นมีพุทธลักษณะคือ เป็นพระพุทธรูปประทับขัดสมาธิราบ ปางสมาธิ ชายจีวรยาวจรดพระนาภี พระรัตนปฏิมานี้มีการจำลองน้อยกว่าพระพุทธสิหิงค์มากทั้งนี้อาจเป็น เพราะทำด้วยวัสดุที่หายากจึงมักจำลองด้วยศิลา เช่นองค์ที่พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จังหวัด พระนครศรีอยุธยา (รูปที่ ๑๙)

หนังสือ ชินกาลมาลีปกรณ์ ยังได้กล่าวถึงพระพุทธรูปอีกองค์หนึ่งที่มีพระนามว่า
"พระสิชีพุทธปฏิมา" ซึ่งกษัตริย์จากอยุธยาพระองค์หนึ่งได้ทรงยกกองทัพมาตีนครเขลางค์และยึด
พระสิชีพุทธปฏิมาไปจากวัดกู่ขาวในปี พ.ศ.๒๐๕๖ (ค.ศ. 1515) พระพุทธรูปสัมฤทธ์ซึ่งพบที่
อำเภอฝาง จังหวัดเชียงใหม่ มีจารึกที่ฐานว่าหล่อขึ้นในปี พ.ศ. ๒๐๘๔ (ค.ศ. 1541) น่าจะแสดงให้
เห็นว่าพระสิชีพุทธปฏิมานั้นเป็นพระพุทธรูปประทับขัดสมาธิราบปางมารวิชัย ทรงอุณหิส สังวาล
พาหุรัดและทองกร ั้ง ดังนั้นจึงเป็นไปได้ว่าพระพุทธรูปทองคำที่พบในจังหวัดพระนครศรีอยุธยา
(รูปที่ ๒๐) ซึ่งมีพุทธลักษณะเดียวกันนี้อาจจะเป็นพระสิชีพุทธปฏิมา

พระพุทธรูปที่สร้างขึ้นเป็นจำนวนมากในช่วงต้นพุทธศตวรรษที่ ๒๑ (กลางคริสต์ศตวรรษที่ 15) น่าจะได้แก่พระพุทธรูปทรงเครื่องน้อยประทับขัดสมาธิราบ ปางสมาธิ ทรงอุณทิสและมีมงกุฎทรง กรวยสูง ทรงกุณฑล กรองศอ พาหุรัด ทับทรวงและทองกร (รูปที่ ๒๑) พระพุทธรูปเหล่านี้น่าจะ ได้แก่พระศรีอาริยเมตเตยยะ ที่สร้างขึ้นในวโรกาสที่พระพุทธศาสนาเจริญครบสองสหัสวรรษ นอกจาก นั้นแล้วรูปแบบของอุณทิสยังใกล้เคียงกับอุณหิสของรูปพระโพธิสัตว์ห้าร้อยชาติสัมฤทธิ์ที่ได้จากวัด พระศรีสรรเพชญ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา (รูปที่ ๒๒) โดยคงจะสร้างขึ้นในปี พ.ศ. ๒๐๐๑ (ค.ศ. 1458) ซึ่งตรงกับรัชสมัยของสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ (ครองราชย์ พ.ศ. ๑๙๙๑–๒๐๓๑/ค.ศ. 1448–1488) ตามที่กล่าวถึงใน*พระราชพงศาวดารกรุงศรีอยุธยาฉบับหลวงประเสริฐฯ*๒ เนื่องจาก

<sup>ெ</sup>ல் Ratanapañña 1968 ; 120-126, 139-145

อส ดำรงราชานุภาพ ๒๔๖๙, ๑๐๐

බෙන් ම්දිඩ්ස මණිනක, බන්–ණෙන

<sup>®⊙</sup> Rata∩apa**ññ**a 1**968,** 155

թա Penth 1976, Figs.1-2

ยอ ประพุมพงศาวดาร เล่ม ๑ ๒๕๐๖, ๑๓๖

สอดคล้องกับการสืบพระศาสนาให้ยืนยาวต่อไปในวโรกาส ที่พุทธศาสนามีอายุครบสองพันปีเช่น เดียวกัน

ในรัชกาลของสมเด็จพระชัยราชาธิราช (ครองราชย์ พ.ศ. ๒๐๗๗–๒๐๙๐/ค.ศ. 1534–1547) พระองค์โปรดให้สร้างวัดซีเชียงขึ้น โดยภายหลังสมเด็จพระเจ้าปราสาททอง (พ.ศ. ๒๑๗๒–๒๑๙๙/ค.ศ. 1629–1656) ได้โปรดให้รื้อลงในปี พ.ศ. ๒๑๘๒ (ค.ศ. 1639) และให้ชะลอพระพุทธรูปสัมฤทธิ์องค์ ใหญ่ไปไว้ทางด้านหลังของพระวิหารเดิมพร้อมกับสร้างพระวิหารขึ้นใหม่เพื่อประดิษฐานพระพุทธรูป องค์ดังกล่าว ซึ่งเป็นที่รู้จักกันในพระนามว่าพระมงคลบพิตร (รูปที่ ๒๓) ใ ในรัชกาลเดียวกันนี้ยังมี พระพุทธรูปยืนทรงเครื่องน้อย ทรงอุณหิส พระหัตถ์ทั้งสองข้างประทานอภัย ได้จากวัดราชธานี จังหวัดสุโขทัยและมีจารึกระบุว่าหล่อขึ้นในปี พ.ศ. ๒๐๘๔ (ค.ศ. 1541) (รูปที่ ๒๘) ด้วย

ปราสาท

ปราสาทแบบที่มียอดเป็น*ศิจร*ได้รับความนิยมในช่วงกลางพุทธศตวรรษที่ ๒๑ (ต้นคริสต์ ศตวรรษที่ 16) ดังจะเห็นได้จากภาพจำหลักศิลาบนรอยพระพุทธบาทจำลองที่พบที่วัดเชิงคีรี อำเภอ ศรีสัชนาลัย ซึ่งมีจารึกระบุว่าสร้างขึ้นในปี พ.ศ. ๒๐๕๓ (ค.ศ. 1510) ปราสาทจัตุรมุขยอดเดียวและ ปราสาทสามยอดดูจะเป็นที่นิยมสืบต่อกันมาจนถึงยุคนี้ นอกจากนี้แล้วยังมีปราสาทแบบใหม่ที่มีห้ายอด ปรากฏขึ้นในช่วงระยะเวลานี้เป็นครั้งแรกด้วย (รูปที่ ๒๕)

### ศิลปะในนิกายสยามวงศ์ พ.ศ. ๒๑๑๒-๒๓๑๐ (ค.ศ.1569-1767)

อาจจะกล่าวได้ว่าการเสียกรุงศรีอยุธยาครั้งแรกในปี พ.ศ. ๒๑๑๒ (ค.ศ. 1569) เป็นช่วงระยะ เวลาที่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางด้านศิลปวัฒนธรรมของอยุธยาให้มีลักษณะเป็นไทยมากขึ้น ทั้งนี้ เพราะได้รับการผสมผสานจากศิลปะของสุโขทัยและนานาประเทศที่เข้ามามีบทบาททางเศรษฐกิจเช่น กลุ่มประเทศตะวันตก อิหร่าน อินเดียและจีน จนวิวัฒนาการขึ้นเป็นรูปแบบเฉพาะซึ่งแตกต่างจาก อิทธิพลของศิลปะขอมที่มีมาแต่เดิมอย่างเห็นได้ชัด

ทางด้านพุทธศาสนานั้นได้มีการนำมาผสมผสานกับการนับถือบรรพบุรุษ เช่นการบรรจุ
พระบรมอัฐิของพระมหากษัตริย์หรือพระอัฐิของพระบรมวงศานุวงศ์ไว้ในพระพุทธรูปทรงเครื่องใหญ่
รวมไปถึงมีการนำพุทธศาสนาเข้ามาผนวกกับระบอบพระมหากษัตริย์ดังปรากฏในคติการเปรียบเทียบ
พระมหากษัตริย์กับพระพุทธเจ้า พระโพธิสัตว์และพระจักรพรรดิราช ตลอดจนการยกย่อง
พระสมณโคตมว่าทรงเป็นพระมหาจักรพรรดิในทางโลกซึ่งเห็นได้จากความนิยมในการสร้างพระสถูป
และพระปรางค์ ที่มีทั้งห้ายอดและเก้ายอดอันเป็นสัญลักษณ์ของจักรวาลตามที่ปรากฏในไตรภูมิอีก
ด้วย คิตินิยมเช่นนี้นับเป็นลักษณะเฉพาะของพุทธศาสนานิกายเถรวาทในประเทศสยามซึ่งแตกต่าง
จากนิกายเถรวาทในลังกา ดังนั้นจึงควรเรียกว่า นิกายสยามวงศ์ ถึงแม้ว่าคตินิยมดังกล่าวจะมีขึ้นใน

Van Vliet 1975, 97

රියේ ම්වීඩ්ස මාස්මාන්, මාස්ස්

า ก่องแก้ว ๒๕๓๕, ๙๖

อาณาจักรของชาวขอมก่อนหน้านี้แล้วแต่ก็ไม่ปรากฏแน่ชัด จนกระทั่งปรากฏขึ้นในช่วงระยะเวลานี้และ มีความชัดเจนยิ่งขึ้นในช่วงรัชกาลที่ ๑ ถึงรัชกาลที่ ๓ แห่งกรุงรัตนโกสินทร์<sup>๒๖</sup>

เนื่องจากอาณาจักรสยามในช่วงระยะเวลานี้ได้ครอบคลุมบริเวณภาคกลางตอนเหนือโดยมี พิษณุโลกเป็นเมืองเอก สวรรคโลก สุโขทัย และกำแพงเพชรเป็นเมืองโท ภาคตะวันออกเฉียงเหนือมี นครราชสีมาเป็นเมืองโทและในภาคใต้มีนครศรีธรรมราชเป็นเมืองเอก จึงเป็นเหตุให้พุทธศิลป์ของ ท้องถิ่นดังกล่าวเข้าไปมีอิทธิพลต่อพุทธศิลป์ที่กรุงศรีอยุธยา ในทางตรงกันข้ามผลงานสร้างสรรค์ใหม่ๆ ซึ่งเกิดขึ้นที่กรุงศรีอยุธยาก็มีอิทธิพลต่อหัวเมืองเหล่านี้ด้วย ดังนั้นพุทธศิลป์อยุธยาในช่วงระยะเวลา ของนิกายสยามวงศ์จึงมีได้จำกัดเฉพาะที่กรุงศรีอยุธยาและในเมืองใกล้เคียงเท่านั้นหากแต่เป็นที่แพร่ หลายในกลุ่มเมืองเอกและเมืองโทอีกด้วย

### พระพุทธรูป

รูปแบบของพระพุทธรูปที่อยุธยารับมาจากสุโขทัยได้แก่ พระพุทธรูปลีลา อันเป็นสัญลักษณ์ ของปางเสด็จลงจากดาวดึงส์ซึ่งเป็นที่นิยมในสุโขทัยมาตั้งแต่กลางพุทธศตวรรษที่ ๒๐ (ต้นคริสต์ ศตวรรษที่ 15) เช่นพระพุทธรูปลีลาซึ่งหล่อขึ้นที่จังหวัดน่านในปี พ.ศ. ๑๙๗๐ (ค.ศ. 1426) อนึ่ง ความอ่อนข้อยของพระพุทธรูปลีลานั้นได้ปรากฏขึ้นภายหลังที่อาณาจักรสยามได้เข้ามาปกครอง สุโขทัยแล้ว ดังจะเห็นได้จากพระพิมพ์รูปพระลีลาแบบต่างๆ ที่พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา และ "พระกำแพงศอก" จากกรุพระปรางค์วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ จังหวัดสุพรรณบุรี (รูปที่ ๒๑) และพระพุทธรูปลีลาสัมฤทธิ์ของเอกชน (รูปที่ ๒๘) ซึ่งพระพักตร์ และพระรัศมีแสดงให้เห็นพุทธลักษณะของพระพุทธรูปลีลาสัมฤทธิ์ของเอกชน (รูปที่ ๒๘) ซึ่งพระพักตร์ และพระรัศมีแสดงให้เห็นพุทธลักษณะของพระพุทธรูปอยุธยา อย่างไรก็ตามความอ่อนซ้อยของ พระพุทธรูปลีลา ดังเช่นพระพุทธรูปลีลาปูนปั้นที่วัดพระบรมธาตุ สวรรคโลก (รูปที่ ๒๘) ซึ่งในอดีต เชื่อกันว่าเป็นลักษณะเฉพาะของพระพุทธรูปลีลาสมัยสุโขทัยนั้น "จากการวิเคราะห์ของผู้เขียนแล้ว นั้นน่าจะเป็นพระพุทธรูปลีลาที่สร้างขึ้นในรัชกาลของสมเด็จพระเจ้าบรมโกศ (พ.ศ. ๒๒๗๕–๒๓๐๑/ ค.ศ. 1732–1758) "

เป็นที่น่าเสียดายว่าไม่มีหลักฐานทางลายลักษณ์อักษรใดที่จะให้ข้อมูลว่าพระพุทธรูปที่มี พระนามว่าพระศรีสรรเพชญ์เป็นพระพุทธรูปยืนพระหัตถ์ขวาหรือพระหัตถ์ซ้ายประทานอภัย หรือจะ ประทานอภัยด้วยสองพระหัตถ์ พระพุทธรูปดังกล่าวอาจจะหล่อขึ้นในรัชสมัยของสมเด็จพระเอกาทศรถ

<sup>୍</sup>ଷ୍ୟ ଗ୍ୟାମିନ ଅଣ୍ଟୋଲ, ବଠର-ରଠଣ

ไขย์ เรื่องกฎหมายตราสามตวง ๒๕๒๑, ๑๗๓–๑๗๕

ายน เทิม ๒๕๒๙, ๒๔๛๒๘

<sup>ื่</sup>อส ศิลบากร,กรม ๒๕๐๒, รบที่ ๒๑๖∽๒๓๗

ต∈ มนัส ๒๕๑๒, ๓๔−๓๕

ຫລ Griswold 1967, 12

ตอ Krairiksh 1997, 16

(ครองราชย์ พ.ศ.๒๑๔๘–๒๑๕๓/ค.ศ. 1605–1610/11) ตามคำให้การขุนหลวงหาวัด "" และคำให้ การชาวกรุงเก่า "" และน่าจะมีพุทธลักษณะใกล้เคียงกับพระโลกนาถศาสดาจารย์ อันเป็น พระพุทธรูปยืน สูง ๒๐ ศอก พระหัตถ์ซ้ายประทานอภัย พระกรขวาทอดตามพระวรกาย (รูปที่ ๓๐) ที่อัญเชิญมาจากวัดพระศรีสรรเพชญและประดิษฐานไว้ในพระวิหารทิศตะวันออกมุขหลังของ วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม " คำให้การชาวกรุงเก่า กล่าวว่าสมเด็จพระนเรศวร (พ.ศ. ๒๑๓๓–๒๑๔๘/ค.ศ. 1590–1605) โปรดให้สร้าง "พระพุทธปฏิมากรสูง ๒๐ ศอก...ถวายพระนามว่า ติโลกนารถ" ซึ่งน่าจะได้แก่พระโลกนาถศาสดาจารย์

พระพุทธรูปอันเป็นที่นิยมในช่วงระยะเวลานี้ได้แก่ พระพุทธรูปประทับขัดสมาธิราบ ปางมารวิชัย พระพักตร์รูปไข่ พระเกศาเป็นหนามขนุน พระรัศมีเป็นเปลว และมีทั้งที่มีไรพระศกและ ไม่มีไรพระศก (รูปที่ ๓๑) ซึ่งพบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จังหวัดพระนครศรีอยุธยาเป็นจำนวนถึง ๓๕๖ องค์ จึงเป็นไปได้ว่าพระพุทธรูปเหล่านี้สร้างขึ้นในรัชสมัยของสมเด็จพระเอกาทศรถ เมื่อ พระองค์โปรดให้สร้างวัดราชบูรณะซึ่งอยู่ทางทิศตะวันออกเฉียงใต้ของพระราชวัง แต่ยังไม่สามารถที่ จะวิเคราะห์ได้ว่าจำลองมาจากพระพุทธรูปสำคัญพระองค์ใตของกรุงศรีอยุธยา

ในรัชสมัยของสมเด็จพระนารายณ์มหาราช (ครองราชย์ พ.ศ. ๒๑๙๙-๒๒๓๑/ค.ศ. 1656–1688) ได้มีการพื้นฟูศิลปะขอมขึ้นอีกครั้งหนึ่ง" ดังจะเห็นได้จากพระพุทธรูปยืน พระหัดถ์ขวา ประทานอภัย พระกรซ้ายทอดตามพระวรกาย ทรงปั้นเหน่งที่มีลวดลายประดับ ซึ่งลวดลายเหล่านี้มี ลักษณะใกล้เคียงกับลายปูนปั้นของพระปรางค์วัดมหาธาตุที่จังหวัดลพบุรีซึ่งพระองค์โปรดให้สร้างขึ้น ดังเช่นลายที่ปั้นเหน่งของพระพุทธรูปสัมฤทธิ์ที่ได้จากวัดเทวราชกุญชร (รูปที่ ๓๒) และพระพุทธรูปที่ ได้จากวัดมหาธาตุ จังหวัดสุโขทัย (รูปที่ ๓๓) ซึ่งทั้งสององค์ประดิษฐานในมุขหลังของพระอุโบสถวัด เบญจมบพิตรดุสิตวนาราม

พระพุทธรูปปางไสยาสน์และปางปรินิพพานได้รับความนิยมอีกครั้งในรัชสมัยของสมเด็จ พระนารายณ์ ซึ่งจะเห็นได้จากพระพุทธรูปที่มีจำนวนมากขึ้นและมีขนาดที่ใหญ่ขึ้น พระพุทธรูปที่อาจจะ สร้างขึ้นในรัชกาลนี้ได้แก่พระพุทธไสยาสน์ในวัดบวรนิเวศวิหาร (รูปที่ ๓๕) เพราะนอกจากจะมี พุทธลักษณะที่ใกล้เคียงกับพระพุทธไสยาสน์ที่วัดป่าโมก จังหวัดอ่างทอง ซึ่งสมเด็จพระเจ้าท้ายสระ (ครองราชย์ พ.ศ. ๒๒๕๑–๒๒๗๕/ค.ศ. 1708–1732) ได้เสด็จพระราชดำเนินทรงเป็นองค์ประธาน ในการชะลอพระพุทธรูปองค์นี้ให้พ้นจากการทรุดพังของตลึงในปี พ.ศ. ๒๒๗๑ (ค.ศ. 1728) แล้ว

<sup>&</sup>lt;sup>๓๓</sup> คำให้การขุนหลวงหาวัด ๒๔๕๘, ๗๑

๓๔ คำให้การชาวกรุงเก่า ๒๔๕๗, ๙๓

๓๕ ภาญจนาคพันธุ์ ๒๕๑๖ เล่ม๑, ๘๐

๓๖ คำให้การชาวกรุงเก่า ๒๔๕๗, ๙๑

<sup>ิ</sup>ตต/ ศิลปากร,กรม ๒๕๐๒, ๑๖

๓๘ คำให้การขุนหลวงหาวัด ๒๔๕๘, ๑๘

mer Krairiksh 1997/98, 18

<sup>⊄୍</sup> ।ମିଃଧ ଅଦିଶର ଝଣ

พระพุทธไสยาสน์องค์นี้ยังได้มาจากวัดพระพายหลวง จังหวัดสุโขทัย ซึ่งได้รับการบูรณปฏิสังขรณ์ขึ้น ใหม่ในรัชกาลสมเด็จพระนารายณ์อีกด้วย

พระพุทธรูปที่แสดงให้เห็นถึงลักษณะเฉพาะของนิกายสยามวงศ์ได้แก่ พระพุทธรูป ทรงเครื่องใหญ่ ซึ่งในจดหมายของเสนาบดีสยามไปถึงเสนาบดีลังกาในปี พ.ศ. ๒๒๙๙ (ค.ศ. 1756) กล่าวว่า

> "พระพุทธพิมพ์สุวรรณมัย เนื้อนิกข ทรงอุณหิส สวมไว้ ประดับนพรัตน... ในลังกาไม่เคยมีเลย... พระพุทธพิมพ์ที่ทรงมงกุฎเช่นนี้ ได้มีปรากฏในมหาชมพูบดี วัตถุเหตุนั้นราชบุรุษผู้เล่าเรียนนิทานนั้น ขัดเจนบอกเล่ามีมาอย่างนี้แท้จริง" ""

ดังนั้นพระพุทธรูปทรงเครื่องใหญ่ประทับขัดสมาธิราบปางมารวิชัยจึงน่าจะได้แก่ปางทรมาน พระยามหาชมพู (รูปที่ ๓๕)

ส่วนพระพุทธรูปยืนทรงเครื่องใหญ่ พระทัตถ์ขวาประทานอภัย (รูปที่ ๓๖) อาจจะเป็นพระ พุทธรูปฉลองพระองค์ของพระมหากษัตริย์หรือพระบรมวงศานุวงศ์ตามที่กล่าวถึงใน คำให้การขุน หลวงวัดประดู่ทรงธรรม เช่นเมื่อสมเด็จพระเจ้าอุทุมพร (ครองราชย์ พ.ศ. ๒๓๐๑/ค.ศ. ๑๗๕๘) ถวายพระเพลิงพระบรมศพสมเด็จพระบรมชนกนาก (สมเด็จพระเจ้าบรมโกศ) และสมเด็จพระราช ชนนีแล้ว

"จึงมีพระโองการรับสั่งให้เอาพระโกษทองทั้งสองและเครื่องอุปะโภคบริโภค
เครื่องทองทั้งปวงและเครื่องประดับประดาทั้งปวงมา จึงเรียกบันดาช่างทั้งปวงเข้ามา
แล้วจึงให้หล่อพระพุทธรูปทั้งสองพระองค์ประดับประดาทรงเครื่อง...
แทนที่พระบิดาและพระชนนีไว้เป็นธิบดี"

## รอยพระพุทธบาทจำลอง

หลังจากการค้นพบรอยพระพุทธบาทที่เขาสุวรรณบรรพต จังหวัดสระบุรี ในช่วงกลาง พุทธศตวรรษที่ ๒๒ (ต้นคริสต์ศตวรรษที่ 17) แล้ว พระมหากษัตริย์ก็ได้เสด็จพระราชดำเนินทรง นมัสการเป็นประจำ ดังที่ชาวตะวันตกรายงานว่า สมเด็จพระเจ้าปราสาททองเสด็จพระราชดำเนินทรง นมัสการทุกวันเพ็ญในเดือนกุมภาพันธ์ ส่วนสมเด็จพระนารายณ์เสด็จพระราชดำเนินในเดือนมีนาคม ของทุกปี "พระพุทธบาทรอยนี้นั้นคงจะได้ถือกันว่าเป็นมิ่งขวัญแห่งราชอาณาจักรและที่มาแห่ง อานุภาพทั้งทางโลกและทางธรรมของพระมหากษัตริย์ "" ซึ่งสอดคล้องกับความเชื่อของนิกาย สยามวงศ์ จึงเป็นเหตุให้มีการสร้างรอยพระพุทธบาทจำลองขึ้นเป็นจำนวนมากในราชอาณาจักรสยาม

รอยพระพุทธบาทจำลองที่กำหนดอายุอยู่ในช่วงรัชสมัยของสมเด็จพระเจ้าปราสาททองและ สมเด็จพระนารายณ์ มักจะมีลายมงคล ๑๐๘ ประการซึ่งจัดเรียงอยู่ภายในวงกลมตรงกลางรอย เช่น รอยพระพุทธบาทไม้สลักที่วัดพระรูป จังหวัดสุพรรณบุรี (รูปที่ ๓๗) ส่วนรอยพระพุทธบาทจำลองใน

๔๑ ตำรงราชานุภาพ, สมเด็จฯ กรมพระยา ๒๕๐๓, ๒๔๙–๒๕๑

ช<sup>เธ</sup> ค่าให้การขุนหลวงวัดประดู่ทรงธรรม ๒๕๓๔, ๕๙

<sup>∝⇔</sup> Raben and na Pombejra 1997, 85

๕๔ นันทนา ๒๕๓๓, ๓๗

รัชสมัยของสมเด็จพระเจ้าท้ายสระและสมเด็จพระเจ้าบรมโกศนิยมจัดวางลายมงคลในระบบตาราง คือ จัดพรหมโลกและเทวโลกอยู่ตอนบนของเขาพระสุเมรุ โลกมนุษย์อยู่ในระดับกลางและมหาสมุทรที่ ล้อมรอบโลกและสัตว์น้ำอยู่เบื้องล่าง ตรงกลางเป็นธรรมจักร เช่นรอยพระพุทธบาทจำลองบนผ้าที่ สมเด็จพระเจ้าบรมโกศทรงส่งไปถวายแด่กษัตริย์ลังกา (รูปที่ ๓๘)

#### ผังพระอาราม

หลักฐานที่เก่าแก่ที่สุดของการวางผังพระอารามในกรุงศรีอยุธยาได้แก่ภาพกรุงศรีอยุธยา (Iudea) เขียนด้วยสีน้ำมันโดยจิตรกรนิรนามชาวดัชท์ เมื่อประมาณปี พ.ศ. ๒๑๙๓ (ค.ศ. 1650) ซึ่ง ตรงกับรัชสมัยของสมเด็จพระเจ้าปราสาททอง (รูปที่ ๓๙) ภาพนี้แสดงให้เห็นว่าการวางผังพระอาราม ที่ได้รับความนิยมมากที่สุดได้แก่ การวางผังพระวิหารหันหน้าไปทางทิศตะวันออกโดยมีพระสถูปหรือ พระปรางค์อยู่กึ่งกลางของด้านยาวของพระวิหารทางด้านทิศเหนือ ซึ่งการวางผังเช่นนี้ปรากฏใน Iudea จำนวน ๑๕ วัด ส่วนวัดที่มีพระสถูปอยู่ทางด้านทิศใต้ของพระวิหารมีจำนวน ๘ วัด ตัวอย่างของการ วางผังในลักษณะดังกล่าวปัจจุบันเหลือเพียงวัดเดียวคือวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัด นครศรีธรรมราช ซึ่งพระบรมธาตุเจดีย์ประดิษฐานอยู่ทางด้านทิศเหนือของพระวิหารหลวง (รูปที่ ๔๐) นอกจากนั้นแล้วพระวิหารดังกล่าวยังมีขนาด ๑๓ ห้องซึ่งใกล้เคียงกับพระวิหารหลายหลังที่ปรากฏใน Iudea อีกด้วย และเนื่องจากพระวิหารหลวงหลังนี้อาจจะสร้างขึ้นในช่วงปี พ.ศ. ๒๑๗๑ (ค.ศ. 1628) จึงเป็นหลักฐานที่สนับสนุนความน่าเชื่อถือของข้อมูลจากจิตรกรรมขึ้นนี้ได้เป็นอย่างดี

ส่วนผังที่นิยมร้องลงมาเป็นการวางผังพระวิหารตามแนวเหนือ—ใต้โดยมีพระสถูปเคียงข้างทาง ด้านทิศตะวันออกและทิศตะวันตก ซึ่งปรากฏเพียง ๓ วัด ตัวอย่างที่เหลืออยู่ในปัจจุบันได้แก่ผังของ วัตชุมพลนิกายาราม อำเภอบางปะอิน จังหวัดพระนครศรีอยุธยาซึ่งสร้างขึ้นในรัชสมัยสมเด็จพระเจ้า ปราสาททอง

ส่วนผังของพระอารามที่มีพระระเบียงคดล้อมรอบพระปรางค์และมีพระวิหารซึ่งท้ายจระนำยื่น เข้าไปในพระระเบียงคดทางด้านทิศตะวันออกปรากฏใน Iudea เพียงแห่งเดียวคือ วัดมหาธาตุ ต่อมา ในรัชกาลของสมเด็จพระนารายณ์ได้มีการสร้างพระระเบียงคดขึ้นที่วัดพุทไธสวรรย์ และที่ วัดพระราม ""

ผังของวัดพระรามเป็นผังจำลองของจักรวาลที่ปรากฏขึ้นเป็นครั้งแรกโดยมีพระปรางค์ประธาน เป็นพระปรางค์ห้ายอดซึ่งประกอบด้วยพระปรางค์สามองค์เคียงข้างด้วยพระปรางค์บริวารสององค์ พระปรางค์องค์กลางมีมุขยื่นออกมาทางทิศตะวันออกและทิศตะวันตก เหนือหลังคามีพระปรางค์ขนาด เล็กด้านละองค์ (รูปที่ ๔๑) ที่มุมทั้งสี่ของฐานขั้นที่สองมีพระสถูปส่วนฐานขั้นแรกมีพระสถูปขนาดเล็ก สร้างสลับกับพระปรางค์ด้านละเก้าองค์ที่มุมทั้งสี่ของฐานไพทีมีพระสถูปขนาดใหญ่อีกสื่องค์และด้าน นอกของระเบียงคดมีพระปรางค์ด้านละ ๑๖ องค์ ""

<sup>™</sup> Wyatt 1975, 136–142

Gervaise 1989, 166

<sup>@&#</sup>x27;e/ Tachard 1981, 183

๔๘ พิวิยะ มิถุนายน ๒๕๓๖ (๑), ๔๖-๕๓

ในช่วงปลายรัชกาลของสมเด็จพระนารายณ์ ได้มีการเปลี่ยนแปลงการวางผังพระอารามอันมี หลักฐานคือภาพลายเส้นของวัดพระคลังที่นายแพทย์แกมป์เฟอร์ (Kaempfer) วาดขึ้นในปี พ.ศ. ๒๒๓๓ (ค.ศ. 1690) (รูปที่ ๔๒) โดยแสดงให้เห็นว่าพระวิหารและพระสถูปหรือพระปรางค์จัดเรียง กันตามแนวตะวันออก-ตะวันตกโดยมีพระสถูปหรือพระปรางค์อยู่ทางตะวันออกหรือตะวันตกของ พระวิหารซึ่งการวางผังในลักษณะนี้ไม่ปรากฏในภาพจิตรกรรมกรุงศรีอยุธยาสมัยสมเด็จพระเจ้า ปราสาททอง ดังนั้นการวางผังที่หันหน้าไปสู่ทิศตะวันออกโดยพระสถูปหรือพระปรางค์อยู่ทางทิศ ตะวันตกหรือด้านหลังของพระวิหารนี้คงจะเป็นที่นิยมมากที่สุด โดยเห็นได้จากจำนวนวัดที่หันหน้าไปสู่ ทิศตะวันออกที่กรมศิลปากรขึ้นทะเบียนแล้วเช่นที่จังหวัดพระนครศรีอยุธยามีประมาณ ๒๑ วัด ั ที่ สุโขทัยจำนวน ๕๕ วัด ั ที่สวรรคโลก (ศรีสัชนาลัย) จำนวน ๔๐ วัด และอีก ๒๗ วัดหันหน้าสู่ทิศ ตะวันตกเฉียงเหนือ ั ด้วยเหตุนี้จึงอาจตั้งสมมติฐานเบื้องต้นได้ว่าการวางผังของพระอารามที่มี พระวิหารหันหน้าไปสู่ทิศตะวันออกโดยมีพระสถูปหรือพระปรางค์ตั้งอยู่ทางด้านหลังของพระวิหารคือ ทางทิศตะวันตกนั้นปรากฏขึ้นช่วงปลายรัชสมัยของสมเด็จพระนารายณ์และเป็นที่นิยมสืบต่อมาจนถึง ช่วงเสียกรุงศรีอยุธยาครั้งที่ ๒ (พ.ศ. ๒๓๑๐/ค.ศ. 1767)

อนึ่งที่เมืองสวรรคโลกนั้นมีวัดสำคัญภายในกำแพงเมืองที่หันหน้าไปทางทิศตะวันออกเฉียงใต้ โดยเรียงกันตามแนวตะวันตกเฉียงเหนือ-ตะวันออกเฉียงใต้ เช่น วัดช้างล้อม วัดเจดีย์เจ็ดแถว วัดสวนแก้วอุทยานใหญ่และวัดนางพญา เป็นต้น (รูปที่ ๕๓) การวางผังของวัดสำคัญดังกล่าวนี้มี วัตถุประสงค์เพื่อให้ด้านหน้าของวัดหันไปสู่ทิศตะวันออกเฉียงใต้โดยให้สอดคล้องกับลักษณะ ภูมิประเทศของเมืองที่มีเขาสุวรรณคีรีอยู่ทางด้านทิศตะวันตกเฉียงเหนือและมีแม่น้ำยมไหลผ่านทาง ด้านทิศตะวันออกเฉียงใต้ อันเป็นภูมิประเทศที่เหมาะสมในการตั้งเมืองตามตำราฮวงจุ้ยของจีน การวางผังตามภูมิประเทศที่มีลักษณะอันเป็นมงคลนี้จะนำมาซึ่งความอุดมสมบูรณ์และชัยชนะใน สงครามให้กับเมือง คติดังกล่าวน่าจะรับเข้ามาในช่วงรัชกาลของสมเด็จพระเจ้าท้ายสระอันเป็นช่วงระยะ เวลาที่ชาวจีนมีบทบาททางเศษฐกิจและการปกครองมากเป็นพิเศษ

ผังของพระอารามหลวงในรัชกาลของสมเด็จพระเจ้าท้ายสระถึงสมเด็จพระเจ้าบรมโกศ (พ.ศ. ๒๒๕๑–๒๓๐๑/ค.ศ. 1708–1758) มักจะตั้งพระอุโบสถไว้ทางด้านทิศตะวันตกของพระสถูปหรือ พระปรางค์โดยมีพระวิหารอยู่ทางทิศตะวันออก เช่น ที่วัดกุฎีดาว (รูปที่ ๔๔) วัดราชบูรณะ วัด โลกยสุธาและวัดภูเขาทอง นอกจากนี้ยังนิยมสร้างพระวิหารเรียงกันสามหลังโดยหันหน้าไปทาง ทิศตะวันออก เช่น ที่วัดธรรมิกราช และวัดโลกยสุธา (รูปที่ ๔๕)

<sup>🤲</sup> โครงการอุทยานประวัติศาสตร์พระนครศรีอยุธยา ๒๕๓๐

<sup>้</sup> อื่อ คิลปากร, กรม ๒๕๑๐

๕๑ ศิลปากร, กรม ๒๕๓๕ (๑)

শেছ Brummelhuis 1987, 46

ଫ.ନ ମିଷ୍ପୀମୀୟ, ମୟୋ ଅଫେଇଇ, ଲୟ-ଇଝା, ଇଇଅ-ଇଇଇ, ଇଥୟ-ଇଥଝ

ชัส ศิลปากร, กรม ๒๕๑๑, ๗๘–๗๙

ในรัชกาลของสมเด็จพระเจ้าบรมโกศได้มีการสร้างวัดราชบูรณะขึ้นในตำแหน่งที่แต่เดิมเคยมี พระอารามอยู่แล้ว โดยเป็นการเลียนแบบแผนผังของวัดมหาธาตุ เช่นมีพระวิหารอยู่ทาง หิศตะวันออก ท้ายจระนำล้ำเข้ามาในพระระเบียงคดพระอุโบสถอยู่ทางทิศตะวันตก ภายใน พระระเบียงคด มีพระสถูปที่มุมเช่นเดียวกับบนฐานไพที นอกจากนั้นแล้วยังมีพระสถูปขนาดเล็กราย ล้อมพระปรางค์ประธานอีก ๑๒ องค์ด้วย

อนึ่งในรัชกาลนี้ได้มีการดัดแปลงพระระเบียงคดของวัดไชยวัฒนารามโดยเพิ่มเมรุทิศและ เมรุรายขึ้นซึ่งเดิมไม่ปรากฏในแผ่นที่ของนายValentijn ที่ตีพิมพ์ในปี พ.ศ. ๒๒๖๙ (ค.ศ. 1726) วัด ไชยวัฒนารามในแผนที่นี้ประกอบด้วยพระสถูปสององค์ พระอุโบสถและพระปรางค์ นอกจากนั้นแล้ว พระพุทธรูปภายในเมรุทิศ เมรุรายนี้แต่เดิมก็มิได้เป็นพระพุทธรูปทรงเครื่องใหญ่และฐานเดิมก็เป็น ฐานบัว ซึ่ ดังนั้นจึงเห็นได้ว่าการปรับเปลี่ยนผังของวัดไชยวัฒนารามให้เป็นผังของจักรวาลนั้นกระทำ ขึ้นในรัชกาลของสมเด็จพระเจ้าบรมโกศนี้เอง

### พระปรางค์

พระปรางค์ที่บูรณปฏิสังขรณ์ขึ้นในรัชสมัยของสมเด็จพระเจ้าปราสาททองได้แก่พระปรางค์ วัดมหาธาตุ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา (รูปที่ ๔๖) ซึ่งนายวันวลิตกล่าวว่าได้พังทลายลงมาในปีพ.ศ. ๒๑๘๒ (ค.ศ. 1631) และคงจะต้องให้ชื่อมเสร็จก่อนปีพ.ศ. ๒๑๘๒ (ค.ศ. 1639) เพื่อให้ทันการ ฉลองจุลศักราชครบหนึ่งพันปีตามที่สมเด็จพระเจ้าปราสาททองโปรดให้มีขึ้น พระปรางค์องค์นี้น่าจะ สร้างขึ้นตามแบบเดิมที่พังทลายไปแล้วแต่ปรับเปลี่ยนให้ยอดปรางค์ (ศิขร) เหนือชั้นเชิงบาตรมี ทรวดทรงที่สูงชะลูดขึ้น และคงจำนวนของชั้นบัญชรซึ่งมีสี่ชั้นไว้ดังเดิมเพียงแต่ปรับบัญชรแต่ละขั้นและ กลับขนุนให้สูงขึ้น ที่ชั้นเชิงบาตรยังมีรูปครุฑแบกและเทพารักษ์อยู่เช่นเดิม ส่วนเรือนธาตุในยุคนี้ยังคง มีซุ้มและบันไดทั้งสี่ด้าน ซึ่งในช่วงปลายรัชสมัยสมเด็จพระเจ้าบรมโกศได้ดัดแปลงให้เป็นพระปรางค์ห้า ยอดโดยก่อมุขยาวยื่นออกมาจากเรือนธาตุทั้งสี่ด้านและคงจะมีพระปรางค์ขนาดเล็กอยู่เหนือแต่ละมุข นอกจากนั้นยังก่อฐานขึ้นอีกสองชั้น ฐานชั้นบนรองรับพระปรางค์ทิศที่มุมทั้งสี่ ส่วนฐานชั้นล่างมี พระสถูปสีบองค์ในแต่ละด้าน "

ในรัชสมัยสมเด็จพระเจ้าบราสาททองนั้นยังนิยมการสร้างพระปรางค์ยอดเดียวที่เรือนธาตุมีซุ้ม และมีบันไดทั้งสี่ด้านขึ้นสู่เรือนธาตุด้วยเช่นพระปรางค์ประธานวัดไชยวัฒนาราม (รูปที่ ๔๗) ชึ่ง พระปรางค์องค์นี้ได้มีพัฒนาการคือตัดชั้นเชิงบาตรและครุฑแบกออกไปจึงทำให้ชั้นบัญชรตั้งอยู่บน บัวรัดเกล้า นอกจากนั้นแล้วการเพิ่มเก็จที่เรือนธาตุให้มีมากขึ้นก็ทำให้เนื้อที่ของผนังตรงกลางแคบลงมา

ในรัชสมัยสมเด็จพระนารายณ์ได้มีการเปลี่ยนแปลงรูปแบบของพระปรางค์โดยกลับไปเลียนแบบ ปราสาทขอม ซึ่งเห็นได้จากพระปรางค์ประธานของวัดพระศรีรัตนมหาธาตุ จังหวัดลพบุรี (รูปที่ ๔๘)

රිරි බ්දීවුට මණක්ට {ඉ|, රෙ~න්ම

<sup>₹₩</sup> Valentijn 1726

๕๗ เทพมนตรี ๒๕๓๕, ๑๙

ජිස් Wiez මරිසෙව [බ], කන්−රෙට

<sup>ื่</sup>อง ศิลปากร, กรม ๒๕๓๕ [๒], ๑๐๓–๑๐๘

ซึ่งพระองค์โปรดให้สร้างขึ้น และพระปรางค์วัดนครโกษา จังหวัดลพบุรี (รูปที่ ๔๙) ซึ่งกลับมาใช้ฐาน เดี้ย มีผังเรือนธาตุรูปสี่เหลี่ยมและยอดทรงป้อม แต่ในระยะเวลาเดียวกันนี้ได้มีพัฒนาการรูปแบบ ของพระปรางค์ประธานขึ้นโดยสร้างมุขยาวทางด้านทิศตะวันออกและมีทางขึ้นสามด้าน เช่นที่ วัดจุฬามณี จังหวัดพิษณุโลกซึ่ง "คล้ายกับเป็นการจำลองพระปรางค์ประธานวัดพระศรีรัตนมหาธาตุ จังหวัดลพบุรีมาสร้างไว้" นอกจากนั้นแล้วยังมีการสร้างพระปรางค์ขนาดย่อมขึ้นอีกสององค์เคียง ข้างพระปรางค์ประธานไว้ทางด้านทิศเหนือและทางด้านทิศใต้ เช่นที่วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ จังหวัด ลพบุรี และวัดพุทไธสวรรย์ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา ซึ่งสมเด็จพระนารายณ์โปรดให้สร้างขึ้นเพื่อทรง พระราชอุทิศพระราชทานแด่พระมเหสีที่สิ้นพระชนม์

พระปรางค์ที่สร้างขึ้นในรัชกาลสมเด็จพระนารายณ์อีกองค์หนึ่งได้แก่พระปรางค์ประธาน วัดพระรามซึ่งมีผังเป็นพระปรางค์สามองค์เช่นเดียวกับผังของวัดพระศรีรัตนมหาธาตุ จังหวัดลพบุรี และ วัดพุทไธสวรรย์ แต่ต่างกันตรงที่พระปรางค์องค์กลางมีมุขยื่นออกมาทางทิศตะวันตกด้วยและมี พระปรางค์ขนาดเล็กตั้งอยู่บนหลังคามุขด้านละองค์ (รูปที่ ๕๐) จึงเป็นเหตุให้สาธุคุณตาชาร์ด (Tachard) ว่ามีผังเป็นรูปกากบาท นอกจากพระปรางค์ประธานจะมีมุขยาวและยื่นออกมาทางด้าน ทิศตะวันออกและตะวันตกแล้วยังมีบันไดขึ้นสู่เรือนธาตุทางด้านทิศเหนือและทิศใต้อีกด้วย ส่วนยอด นั้นเลียนแบบพระปรางค์วัดมหาธาตุคือมีชั้นเชิงบาตร

พระปรางค์ที่ขุนนางสร้างขึ้นในช่วงปลายรัชกาลเดียวกันได้ปรากฏในภาพวาดของนายแพทย์ แกมเฟอรคือวัดพระคลัง (รูปที่ ๕๑) ซึ่งจะเห็นว่าได้มีการเพิ่มเก็จที่เรือนธาตุจึงทำให้ซุ้มทิศมีขนาด เล็กมาก ส่วนยอดยังมีครุฑแบกชั้นบัญชรซึ่งตกแต่งด้วยกลีบขนุนล้วนๆ ที่ฐานนั้นเป็นฐานลูกแก้วอกไก่ ซ้อนกันสามชั้นโดยมีลานประทักษิณรอบรับอีกชั้นหนึ่ง พระปรางค์ของขุนนางในลักษณะดังกล่าวเป็น ที่นิยมแพร่หลายในบริเวณหัวเมืองฝ่ายเหนือ เช่นที่วัดมหาธาตุ จังหวัดสุโขทัย (รูปที่ ๕๒) วัดเจดีย์ เจ็ดแถวเมืองสวรรคโลก (รูปที่ ๕๓) เป็นต้น แต่มีความแตกต่างจากที่กรุงศรีอยุธยาตรงที่ใช้ปูนปั้น เป็นกลีบขนุนซึ่งปัจจุบันหลุดไปเกือบหมดแล้วและฐานลูกแก้วอกไก่รองรับด้วยฐานเขียง

รูปแบบของพระปรางค์ที่ประดิษฐ์ขึ้นใหม่ในรัชสมัยของสมเด็จพระนารายณ์ได้แก่พระปรางค์ ยอดกลีบมะเพื่อง เช่นที่วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ จังหวัดลพบุรี และที่วัดมหาธาตุสรรค์บุรี จังหวัด ชัยนาท (รูปที่ ๕๔) พระปรางค์ในลักษณะนี้น่าจะได้รับรูปแบบมาจากโดมกลีบมะเพื่องซึ่งนิยมสร้างใน สสานหลวง Shahi–Zindah ที่ Samarkand ในช่วงพุทธศตวรรษที่ ๑๙ (กลางคริสต์ศตวรรษที่ 14–15) ซึ่งขุนนางชาวอิหร่านคงจะนำมาเผยแพร่ในรัชกาลนี้

ในรัชสมัยของสมเด็จพระเจ้าบรมโกศได้มีการสร้างพระปรางค์ที่วัดราชบูรณะ (รูปที่ ๕๕) ระปรางค์องค์นี้มีตรีมุขคือมุขที่มีทางขึ้น ๓ ด้านทางด้านหน้ายื่นออกมา เหนือหลังคาตรีมุขนี้มี พระ สถูปขนาดเล็ก ส่วนยอดมีชั้นเชิงบาตรและครุฑแบก ในรัชกาลนี้ยอดพระปรางค์ขนาดเล็กไม่ปรากฏ ซุ้มบัญชรอีกต่อไปแต่มีกลีบขนุนเข้ามาแทนที่ เช่นพระปรางค์ที่หัวเสาระเบียงวัดพระพุทธบาท

১৯ สมิทธิ์ ๒๕๑๓, ๕๔

වල ශ්රීතය (ක), හරෙක්වේ

Tachard 1981, 181

Pugachenkova 1981, Fig. 93-95

වර මේඛ්ඩ: ලරුතුව |මේ, රට-රැල

พระสถูป

พระสถูปที่สร้างขึ้นในช่วงของนิกายสยามวงศ์ซึ่งปรากฏหลักฐานแน่ชัดได้แก่พระสถูปที่ปรากฏ อยู่ในจิตรกรรมภาพ "Iudea" ซึ่งจะเห็นว่าส่วนใหญ่เป็นพระสถูปเหลี่ยมรูปทรงเรียวสูง มีลักษณะใกล้ เคียงกับภาพพระเจดีย์ประธานวัดภูเขาทองในภาพวาดของนายแพทย์แกมเฟอร์ กล่าวคือเป็น พระเจดีย์สี่เหลี่ยมเพิ่มเก็จจากองค์ระฆังลงไปยังฐานชั้นล่าง (รูปที่ ๕๗) พระเจดีย์องค์นี้อาจจะสร้างขึ้น ในรัชสมัยสมเด็จพระเจ้าปราสาททองและบูรณปฏิสังขรณ์ขึ้นใหม่โดยเพิ่มมุมทิศและแก้ไขฐานล่างใน รัชสมัยสมเด็จพระเจ้าบรมโกศ นอกจากนี้พระสถูปทรงสี่เหลี่ยมเพิ่มเก็จยังได้รับความนิยมในรัชกาล นี้ดังจะเห็นได้จากพระสถูปคู่หนึ่งในวัดชุมพลนิกายาราม (รูปที่ ๕๘) และอีกคู่หนึ่งที่วัดไชยวัฒนาราม

พระสถูปสำคัญที่อาจจะสร้างขึ้นในรัชสมัยสมเด็จพระนารายณ์ได้แก่พระสถูปประธานที่ วัดเจ้าพญาไทย (ปัจจุบันคือวัดใหญ่ชัยมงคล) (รูปที่ ๕๙) ที่ภายในเป็นคูหารูปโดมซึ่งการก่อโดมนี้มิ ใช่วิทยาการของช่างไทยแต่น่าจะได้รับมาจากช่างชาวอิหร่าน ั้ ดังนั้นพระสถูปซึ่งภายในก่อกลวง เช่นที่ วัดพระแก้ว อำเภอสรรค์บุรี จังหวัดชัยนาท (รูปที่ ๖๐) และที่วัดพระรูป อำเภอเมือง จังหวัด สุพรรณบุรี จึงสร้างขึ้นในรัชกาลนี้เช่นกัน โดยเฉพาะลายปูนปั้นของพระสถูปที่วัดพระรูปยังมีลักษณะ ใกล้เคียงกับที่พระปรางค์วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ จังหวัดลพบุรีอีกด้วย ั พระสถูปทั้งสามองค์นี้มี ลักษณะคล้ายกันคือองค์ระฆังยกขึ้นสูงบนฐานกลมหลายชั้นที่รองรับด้วยฐานแปดเหลี่ยมและตั้งอยู่บน ฐานสีเหลี่ยมสูงอีกเช่นกัน ที่มุมตอนบนของฐานสีเหลี่ยมแต่เดิมน่าจะมีพระสถูปขนาดเล็กอยู่มุมละองค์ ซึ่งทำให้เป็นพระสถูปห้ายอด

พระสถูปซึ่งเป็นที่นิยมในช่วงปลายรัชสมัยสมเด็จพระนารายณ์ลงมา ได้แก่พระสถูปทรงปราสาท เช่นพระสถูปมุมที่ฐานปรางค์ประธานวัดพระราม (รูปที่ ๖๑) พระสถูปทิศที่วัดมหาธาตุ จังหวัดสุโขทัย (รูปที่ ๖๒) และพระสถูปในวัดเจดีย์เจ็ดแถวที่อำเภอสวรรคโลก จังหวัดสุโขทัย พระสถูปเหล่านี้มี ผังสี่เหลี่ยมเพิ่มเก็จตั้งอยู่บนฐานบัวลูกพักซ้อนกันสามชั้น มีขุ้มทิศที่เรือนธาตุยอด เป็นชั้นบัญชรสาม ชั้นและมีกลีบขนุนที่มุมของเพิ่มเก็จแต่ละชั้น เหนือขึ้นไปเป็นลวดบัวรองรับองค์ระฆังบัวกลุ่มและปลี ยอด นอกจากนี้ยังมีรูปปูนปั้นในซุ้มทิศและซุ้มบัญชรด้วย

โดยทั่วไปแล้วพระสถูปที่สร้างขึ้นในรัชสมัยสมเด็จพระนารายณ์ เช่น พระสถูปภายใน วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ จังหวัดลพบุรี จะตกแต่งด้วยรูปปูนปั้นเป็นจำนวนมากซึ่งอาจจะกล่าวได้ว่าเป็น ลักษณะเฉพาะของพระสถูปในรัชกาลนี้

หากจะเปรียบเทียบจำนวนของพระสถูปทรงเหลี่ยมเพิ่มเก็จและพระสถูปทรงแปดเหลี่ยมกับ จำนวนของพระสถูปทรงกลมในจิตรกรรมภาพ "Iudea" แล้วจะเห็นได้ว่าพระสถูปทรงกลมมีเพียงสอง หรือสามองค์เท่านั้นและยังมีรูปแบบไม่ชัดเจนว่าพระสถูปทรงกลมเหล่านี้มีบัลลังก์รูปสี่เหลี่ยมรองรับ ปล้องไฉนหรือไม่ซึ่งเป็นสิ่งบ่งชี้ว่าเป็นพระสถูปทรงลังกา อย่างไรก็ตามจากภาพเขียนวัดพระคลังของ

වස මේක්ෂ (මේක්ෂ (මේ), කාරා-සමා

වග' මේ අතමම ප්රේත්ව [ඔ], ශ්ර

<sup>่</sup>อผ สันที่ ๒๕๓๕ [๑], ๑๐๖

๖๙ สันดี ๒๕๓๔ [๒|, ๑๐๔–๑๒๗

นายแพทย์แกมเฟอร์เป็นหลักฐานที่แสดงให้เห็นว่าพระสถูปทรงลังกามีมาแล้วตั้งแต่ปลายสมัยสมเด็จ พระนารายณ์ นอกจากนั้นแล้วองค์ระฆังยังตกแต่งด้วยลายปูนปั้นคล้ายกลีบบัว เช่นพระสถูปที่วัด อโยธยา จังหวัดพระนครศรีอยุธยา (รูปที่ ๖๓) พระสถูปทรงลังกาเป็นที่นิยมแพร่หลายในรัชสมัย ของสมเด็จพระเจ้าท้ายสระ เช่นที่วัดมเหยงคณ์ (รูปที่ ๖๔) และรัชสมัยของสมเด็จพระเจ้าบรมโกศ เช่น พระสถูปบรรจุพระบรมสารีริกธาตุที่พบในพระมหาสถูปองค์แรกหลังพระวิหารพระศรีสรรเพชญ<sup>พร</sup> ซึ่ง อาจจะสร้างขึ้นพร้อมๆกับพระมหาสถูปอีกสององค์รวมเป็นสามองค์เรียงสลับกับมณฑปพระพุทธบาท ในพระอารามหลวงแห่งนั้น<sup>พร</sup>

พระสถูปทรงลังกาเป็นที่นิยมในช่วงหลังของรัชสมัยสมเด็จพระนารายณ์ลงมาจนถึงสมเด็จพระ เจ้าบรมโกศเพราะในช่วงระยะเวลานี้เนเธอร์แลนด์ได้ปกครองฝั่งทะเลอันดามันด้านทิศตะวันตกของ ลังกาจึงเป็นโอกาสที่ชาวสยามเดินทางจากกรุงศรีอยุธยาไปลังกาโดยขึ้นเรือของชาวดัชท์เพราะเป็นหนทางเดียวที่จะเดินทางไปลังกาประกอบกับชาวดัชท์ก็มีความสัมพันธ์อันดีกับราชสำนักอยธยาอีกด้วย ""

ในช่วงระยะเวลาเดียวกันนี้ได้มีพัฒนาการรูปแบบของพระสถูปให้มีความเพรียวและอ่อนช้อย มากขึ้น เช่นพระสถูปที่วัดสามวิหาร จังหวัดพระนครศรีอยุธยา องค์ระฆังทรงกรวยสูง ยอดทรงบัลลังก์ เพิ่มมุมและบัวกลุ่มแทนปล้องไฉน องค์ระฆังตกแต่งด้วยสังวาลรองรับด้วยกลีบบัว ฐานเป็นฐานขาสิงห์ สามชั้นและมีฐานประทักษิณอีกด้วย (รูปที่ ๖๕) ส่วนพระสถูปทรงแปดเหลี่ยมเช่นในถ้ำเขาหลวง จังหวัดเพชรบุรี (รูปที่ ๖๖) และพระสถูปทองคำที่พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จังหวัดพระนคร ศรีอยุธยา (รูปที่ ๖๗) ก็ได้ปรับให้ชะลูดและมีความอ่อนซ้อย รวมทั้งลายประดับก็มีความวิจิตร พิสดารขึ้นด้วย

#### พระวิหาร

พระวิหารและพระอุโบสถมีรูปแบบคล้ายกันทุกประการ แต่แตกต่างกันที่ประโยชน์ใช้สอย คือ พระอุโบสถเป็นสถานที่ที่พระภิกษุใช้ทำอุโบสถและพิธีอุปสมบทโดยมีใบสีมาล้อมรอบ รูปแบบของ พระวิหารที่เห็นได้จากจิตรกรรมภาพ "Iudea" ในรัชสมัยของสมเด็จพระเจ้าปราสาททองและภาพเขียน วัดพระคลังของนายแพทย์แกมป์เฟอร์แทบจะไม่มีความแตกต่างกันเลย (รูปที่ ๖๘) กล่าวคือพระวิหาร เป็นอาคารก่ออิฐรูปสี่เหลี่ยมผืนผ้ามีหลังคาซ้อนกันสามชั้นและมีเสานางเรียงรองรับชายคาปึกนก ผนัง ต้านยาวปิดทึบหรือมีช่องลมแต่ไม่มีหน้าต่าง มุขทางเข้ายกพื้น หลังคามุขมีหลายชั้นและรองรับด้วยเสา แปดต้นเรียงกันสองแถว ระหว่างเสาแถวหน้ามีแผงแลคอสองและรวงผึ้งมุขด้านหน้ามีประตูสามบาน ลักษณะดังกล่าวใกล้เคียงกับพระอุโบสถวัดหันตรา จังหวัดพระนครศรีอยุธยา (รูปที่ ๖๘) แต่แดกต่าง กันที่วัดนี้เป็นวัดขนาดเล็กจึงไม่มีเสาเรียงและประตูสามบาน

ในขณะที่พระวิหารที่สร้างขึ้นโดยขุนนางไม่มีหน้าต่าง แต่ตึกในพระราชฐานเช่น ตึกพระเจ้าเหา ในพระนารายณ์ราชนิเวศน์ที่จังหวัดลพบุรี (รูปที่ ๗๐) ของพระวิหารรูปสี่เหลี่ยมผืนผ้ามีหน้าต่างและมี ขุ้มบันแถลงเหนือหน้าต่าง เมื่อมีการเริ่มสร้างหน้าต่างขึ้นในรัชกาลนี้ซุ้มบันแถลงจึงดัดแปลงมาจากซุ้ม

<sup>&</sup>lt;sup>ଆଠ</sup> ମସିମିମିସ Indiana, କଳକ

ල්ග නීවීස්ද ගර්ගෙත (ම්) , ග්රෙ–මර්

Brummelhuis 1987, 41-50

യം Kaempfer 1987, 58

รูปสามเหลี่ยมที่อยู่เหนือหน้าต่างตามแบบอย่างของชาวตะวันตกซึ่งมีตัวอย่างคืออาคารที่พักของราชทูต ในบ้านหลวงรับราชทูตที่จังหวัดลพบุรี (รูปที่ ๗๑) และเมื่อหน้าต่างเป็นที่นิยมแพร่หลายในสมัยต่อมา ซุ้มบันแถลงจึงกลายเป็นส่วนหนึ่งขององค์ระกอบของหน้าต่าง

ส่วนการใช้คันทวยรองรับชายคาปีกนกนั้น (รูปที่ ๗๒) น่าจะเกิดในรัชสมัยของสมเด็จพระเจ้า ท้ายสระจนกระทั่งเสียกรุงศรีอยุธยาครั้งที่ ๒ เพราะไม่ปรากฏหลักฐานก่อนหน้านั้น และการใช้คัน ทวยนี้น่าจะนำเข้ามาจากประเทศอินเดียโดยเฉพาะการใช้คันทวยที่หัวเสารองรับชายศาปีกนก เช่นที่ วัดหน้าพระเมรุ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา (รูปที่ ๗๓) ซึ่งเป็นระบบและรูปแบบเดียวกับที่ใช้ในประเทศ อินเดียสมัยราชวงศ์โมกุล (พ.ศ. ๒๐๖๙–๒๔๑๐)/ค.ศ. 1526–1858)

สรุป

การจำแนกศิลปะอยุธยาตามการเปลี่ยนแปลงของความเชื่อในพุทธศาสนานั้นทำให้การ กำหนดอายุเวลาของศิลปะสมัยอยุธยาซึ่งแต่เดิมจำแนกตามยุคสมัยทางประวัติศาสตร์เป็นสี่ยุคโดยมี พระปรางค์วัดพุทไธสวรรย์ วัดมหาธาตุ วัดราชบูรณะและวัดพระรามเป็นตัวอย่างของศิลปะในยุคที่๑ หรือยุคต้น ซึ่งตรงกับรัชสมัยของสมเด็จพระรามาธิบดีที่๑ (พระเจ้าอู่ทอง) ถึงรัชสมัยของสมเด็จพระ บรมไตรโลกนาถ ศิลปะในยุคที่๑ หรือยุคกลางระหว่างรัชสมัยของสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถถึง สมเด็จพระเจ้าทรงธรรม มีตัวอย่างคือพระมหาสถูปสามองค์ในวัดพระศรีสรรเพชญและนิยมสร้าง พระสถูปทรงลังกา ยุคที่๓ คือศิลปะในรัชสมัยของสมเด็จพระเจ้าปราสาททองถึงรัชสมัยของสมเด็จพระเจ้าท้ายสระ ซึ่งมีการรื้อพื้นการสร้างพระปรางค์ขึ้นมาใหม่ เช่นที่วัดไชยวัฒนาราม และยุคที่๔ คือศิลปะในรัชสมัยของสมเด็จพระเจ้าบรมโกศถึงเสียกรุงศรีอยุธยาครั้งที่๒ ไม่มีการก่อสร้าง ศาสนสถานขนาดใหญ่มีแต่การบูรณะของเดิม ศิลปะของยุคที่๓ และยุคที่๔ นี้รวมเรียกว่ายุคปลาย เมื่อเป็นเช่นนั้นแล้วจึงมีความจำเป็นที่จะต้องมีการศึกษาทบทวนกันใหม่ เพราะเนื่องจากไม่สอดคล้อง กับองค์ความรู้ที่ปรากฏในปัจจุบัน บทความนี้แสดงให้เห็นว่าพระปรางค์ที่กล่าวถึงข้างต้นสร้างขึ้นใน รัชสมัยสมเด็จพระเจ้าปราสาททองลงมาและพระสถูปทรงลังกาเป็นสถาปัตยกรรมในยุคปลายและไม่มี สิ่งก่อสร้างใดที่เก่ากว่าช่วงระยะเวลานั้นหลงเหลืออยู่

นอกจากนั้นแล้วศิลปะสมัยสุโขทัยยังต้องมีการศึกษาทบทวนใหม่เช่นกัน เพราะบทความนี้ แสดงให้เห็นว่าโบราณสถานที่สุโขทัยและสวรรคโลก (อำเภอศรีสัชนาลัยในปัจจุบัน) มิได้สร้างขึ้นใน

Koch 1991, Fig. 44, 116, 138

๗๕ สันดิ ๒๕๔๒, ภาพที่ ๑๐๑และ๑๖๗

ଟାଧା McGill 1977, Fig. 183

Guy 1998, Fig. 183

สมัยที่ราชวงศ์พระร่วงปกครองอาณาจักรสุโขทัย (ต้นพุทธศตวรรษที่ ๑๙ – ปลาย ๒๐/กลางคริสต์ ศตวรรษที่ 13 – กลาง 15) แต่สร้างขึ้นในรัชสมัยของสมเด็จพระนารายณ์ลงมาจนถึงเสียกรุงศรีอยุธยา ครั้งที่ ๒ ในช่วงที่สุโขทัยและสวรรคโลกและกำแพงเพชรมีฐานะเป็นเมืองโทของกรุงศรีอยุธยา

การปรับเปลี่ยนอายุเวลาของโบราณสถานที่จังหวัดพระนครศรีอยุธยา สุโขทัยและสวรรคโลก รวมทั้งกำแพงเพชรมิได้ทำให้ความเก่าแก่ของเมืองเหล่านี้ลดน้อยลง ดังเห็นได้จากศิลปวัตถุที่พบในกรุ พระปรางค์วัดราชบูรณะ จังหวัดพระนครศรีอยุธยาซึ่งสร้างขึ้นในอาณาจักรเสียนก่อนที่ชาวขอมจะรวม ตัวกับและสถาปนาครุงศรีอยุธยาเป็นราชธานี เพียงแต่ศาสนาสถานที่สร้างขึ้นในช่วงก่อนการเสียกรุง ศรีอยุธยาครั้งที่ ๑ ไม่หลงเหลืออยู่ให้เป็นที่ประจักษ์ นอกจากนั้นแล้วการปรับเปลี่ยนอายุเวลาของ โบราณสถาน ทำให้คนรุ่นใหม่ต้องแสวงหาลักษณะของศิลปะอยุธยาที่เคยมีมาก่อนหน้านั้น

### หนังสืออ้างอิง

- ก่องแก้ว วีระประจักษ์. "วิเคราะห์เนื้อหาจารึกที่มีส่วนสัมพันธ์กับพุทธสถานวัดไชยวัฒนาราม,"
  คิลปากร ๓๕, ๖ (๒๕๓๕), ๙๑–๙๙.
- กาญจนาคพันธุ์ (นามแฝง). ภูมิศาสตร์วัดโพธิ์. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพฯ ; บำรุงสาส์น, ๒๕๑๖.
- คำให้การขุนหลวงวัดประดู่ทรงธรรม เอกสารจากหอหลวง. ไม่ระบุสถานที่พิมพ์ ; คณะกรรมการ ชำระบระวัติศาสตร์ไทยฯ. ๒๕๓๔.
- คำให้การขุนหลวงหาวัด (ฉบับหลวง) แปลโดย นายพลตรีพระยาเทพาธิบดี. พระนคร ; โรงพิมพ์ โสภณพิพรรฒธนากร, ๒๔๕๘.
- คำให้การชาวกรุงเก่า. แปลโดย พระยาเจริญราชธน (มิ้น เลาหเสรษฐี). กรุงเทพฯ ; โรงพิมพ์ไทย ณ สพานยศเส, ๒๔๕๗.
- โครงการอุทยานประวัติศาสตร์พระนครศรีอยุธยา. โบราณสถานในเกาะเมืองพระนครศรีอยุธยา. โครงการอุทยานประวัติศาสตร์พระนครศรีอยุธยาปังบประมาณ ๒๕๓๐.
- จารึกในประเทศไทย เล่ม ๔ อักษรขอม พุทธศตวรรษที่ ๑๗-๑๘. กรุงเทพฯ ; หอสมุดแห่งชาติ กรมศิลปากร, ๒๕๒๘.
- ดำรงราชานุภาพ, สมเด็จฯ กรมพระยา. *ตำนานพุทธเจดีย์สยาม.* พระนคร ; โรงพิมพ์โสณพิพรรฒธนากร, ๒๔๖๙.
- ดำรงราชานุภาพ, สมเด็จฯ กรมพระยา. *เรื่องประดิษฐานพระสงฆ์สยามวงศ์ในลังกาทวีป.* พระนคร ; โรงพิมพ์การศาสนา, คณะสงฆ์พิมพ์เป็นอนุสรณ์ในงานพระเมรุพระศพ สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณวงศ์ ณ พระเมรุวัดเทพศิรินทราวาส ๒๖ เมษายน ๒๕๐๓.
- เทพมนตรี ลิมปพยอม. *วัดไชยวัฒนาราม*. เอกสารยังไม่ตีพิมพ์, ๒๕๓๐.
- เทิม มีเต็ม. "จารึกฐานพระพุทธรูปวัดพญาภูและวัดช้างค้ำวรวิหาร อำเภอเมือง จังหวัดน่าน,"

  ศิลปากร ๓๐, ๓ (ภรกฎาคม ๒๕๒๙), ๒๒–๒๙.
- เทิม มีเต็ม. "ศิลาจารึก ชะลอพระพุทธไสยาสน์ วัดตลาด อักษรไทย ภาษาไทย พ.ศ. ๒๒๗๑," ศิลปากร ๓๒, ๔ (กันยายน – ตุลาคม ๒๕๓๑), ๔๖–๔๙..
- นันทนา ชุติวงศ์. รอยพระพุทธบาทในศิลปะเอเชียใต้และเอเชียอาคเนย์. กรุงเทพฯ ; เมืองโบราณ, ๒๕๓๓.
- ประชุมพงศาวดาร เล่ม๑. ๑๒๘-๑๕๘. กรุงเทพฯ ; องค์การค้าของคุรุสภา, ๒๕๐๖.
- พิริยะ ไกรฤกษ์. ประวัติศาสตร์ศิลปในประเทศไทย ฉบับคู่มือนักศึกษา. กรุงเทพฯ ; อมรินทร์การพิมพ์, ๒๕๒๘.
- พิริยะ ไกรฤกษ์. ประวัติศาสตร์ศิลปะและโบราณคดีในประเทศไทย.. กรุงเทพฯ ; บริษัทอมรินทร์พริ้นติ้งกรุ้พจำกัด, ๒๕๓๓.
- พิริยะ ไกรถุกษ์. "การปรับเปลี่ยนอายุเวลาของสถาปัตยกรรมสมัยอยุธยา." *สยามอารยะ* ๒, ๙ (มิถุนายน ๒๕๓๖), ๒๙–๔๕. [๑]
- พิริยะ ไกรฤกษ์. "ย้อนเวลาผ่าอดีต : การปรับเปลี่ยนอายุเวลาของสถาปัตยกรรมสมัยอยุธยา (ภาคสอง)." *สยามอารยะ* ๒, ๑๒ (ธันวาคม ๒๕๓๖), ๒๑–๓๒, ๖๙–๗๒. [๒]

- พิริยะ ไกรฤกษ์. "การปรับเปลี่ยนยุคสมัยของพุทธศิลป์ในประเทศไทย," เอกสารประกอบการ สัมมนา ๓๖ ปี ศิลปศาสตร์ : บทบาทในอนาคต วันที่ ๑๐ สิงหาคม ๒๕๔๑ ณ ตึกคณะ ศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์
- พิริยะ ไกรฤกษ์. ลักษณะไทย เล่มสอง. เอกสารยังไม่ได้ดีพิมพ์.
- มนัส โอภากุล. พระเมืองสุพรรณ. สุพรรณบุรี ; มนัสการพิมพ์, ๒๕๑๒.
- เรื่องกฎหมายตราสามดวง. กรุงเทพฯ ; กรมศิลปากร, ๒๕๒๑.
- วินัย พงศ์ศรีเพียร. "บรรพบุรุษของคนไทยมาจากไหน : ข้อวินิจฉัยบางประการเกี่ยวกับคติความ เชื่อของคนไทยสมัยปัจจุบันที่มีต่อประวัติศาสตร์ไทยสมัยโบราณและปัญหาในการวิเคราะห์ ข้อมูลทางประวัติศาสตร์," รวมบทความประวัติศาสตร์ ๕ (มิถุนายน ๒๕๒๕), ๑–๕๓.
- ศรีศักร วัลลิโภดม. ความหมายพระบรมธาตุในอารยธรรมสยามประเทศ. กรุงเทพฯ ; เมืองโบราณ ๒๕๓๙.
- ศิลปากร, กรม. พระพุทธรูปและพระพิมพ์ในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา. พระนคร ; ห้างหุ้นส่วนจำกัดศิวพร, ๒๕๐๒.
- ศิลปากร, กรม. พระราชวังและวัตโบราณในจังหวัดพระนครศรีอยุธยา. กรุงเทพฯ ; กรมศิลปากร, ๒๕๑๑.
- ศิลปากร, กรม. ทำเนียบโบราณสถานอุทยานประวัติศาสตร์สุโขทัย. กรุงเทพฯ ; กรมศิลปากร เอกสารกองโบราณคดีหมายเลข ๘/๒๕๓๐
- ศิลปากร, กรม. ทำเนียบโบราณสถานศรีสัชนาลัย จังหวัดสุโชทัย. กรุงเทพฯ ; กรมศิลปากร ๒๕๓๕.
- ศิลปากร, กรม. "จารึกแผ่นทองแดงวัดไชยวัฒนาราม." ศิลปากร ๓๕,๖ (๒๕๓๕)
- สงวน รอดบุญ. พุทธศิลปลาว. กรุงเทพฯ ; โรงพิมพ์การศาสนา, ๒๕๒๖.
- สมิทธิ ศิริภัทร์. "วิวัฒนาการพระปรางค์," วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตร์บัณฑิต (โบราณคดี)
  คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร, ๒๕๑๓.
- สุเนตร ซุดินธรานนท์. *บุเรงนองกะยอดินนรธา : กษัตริย์พม่าในโลกทัศน์ไทย*. กรุงเทพฯ ; อมรินทร์วิชาการ, ๒๕๓๘.
- สันติ เล็กสุขุม. ศิลปะอยุธยา งานข่างหลวงแห่งแผ่นดิน. กรุงเทพฯ ; เมืองโบราณ, ๒๕๔๒.
- สันติ เล็กสุขุม. 'เจดีย์วัดพระรูป อ.เมือง จ.สุพรรณบุรี : หลักฐานใหม่ที่ค้นพบ," *เมืองโบราณ* ๑๗, ๓ (กรกฎาคม–กันยายน ๒๕๓๔) [๑], ๑๐๒–๑๐๘.
- สันติ เล็กสุขุม. เจดีย์สมัยสุโขทัยที่วัดเจดีย์เจ็ดแถว. กรุงเทพฯ ; เมืองโบราณ, ๒๕๓๔ [๒].
- Brummelhuis, Han ten. Merchant, Courtier and Diplomat: A History of the Contacts between the Netherlands and Thailand. Lochem-Gent, Uitgeversmaatschappij de Tijdstroom, 1987.
- Coedès, George. "Inscription de Vat Don, Lam Phun," In Bulletin de l'Ecole Française d'Extreme-Orient Tome 25, 189-192. Hanoi, 1926.
- Flood, E. Thadeus. "Sukhothai-Mongkol Relations: a note on relavant Chinese and Thai sources (with translations)," *The Journal of the Siam Society* 57, 2 (1969), 201-257.

- Gervais, Nicolas. The Natural and Political History of the Kingdom of Siam. Trans. John Villiers. Bangkok; White Lotus Co., Ltd., 1989.
- Griswold, A.B. Towards a History of Sukhodaya Art. Bangkok; Fine Arts Department, 1967.
- Guy, Jonn. Woven Cargoes: Indian Textiles in the East London; Thames and Hudson, 1998.
- Kaempfer, Engelbert. A Description of the Kingdom of Siam 1690. Bangkok; White Orchid Press, 1987.
- Kasetsiri, Charnvit. "Ayudhya: Capital-port of Siam and its Chinese connection in the fourteenth and fifteenth centuries," *The Journal of the Siam Society*. 80,1 (1992), 75-79.
- Koch, Ebba. Mughal Architecture: An Outline of Its History and Development. Munich; Prestel-Verlag, 1991.
- Krairiksh, Piriya. "A Reassessment of the Sukhothai Walking Buddhas." In A Divine Art: Sculpture of South East Asia, 8-19. London; Spink, 1997.
- Krairiksh, Piriya. "A Reassessment of Thai Art of the Ayutthaya Period," Oriental Art 43, 4 (1997/8),14-22.
- Mc Gill, Forrest. "Jatakas, Universal Monarchs, and the Year 2000," Artibus Asiae 53 (1993), 412-448.
- Mc Gill, Forrest. "The Art and Architecture of the Reigh of King Prāsāthōng of Ayutthayā (1629-1656)." Unpublished Ph.D. Disseration, University of Michigan, 1997.
- Penth, Hans. "Kunst im Län Nā Thai (7): Carl Bocks Buddhafiguren aus Fāng," Artibus Asiae 38, 2-3 (1976), 139-157.
- Prapandvidya, Chirapat. "The Sab Bāk inscription: evidence of an early Vajrayana buddhist presence in Thailand," *The Journal of the Siam Society* 78, 2 (1990), 11-14.
- Pugachenkova, G.A. A Museum in the Open. Tashkent; Gafur Gulyam Art and Literature Publishing House 1981.
- Ratanapañña Thera. Jinakālamālīpakaraṇaṃ: The Sheaf of Garlands of the Epochs of the Conqueror. Trans. N.A. Jayawickrama. London; The Pāli Text Society, 1968.
- Raben, Remeo and na Pombejra, Dhiravat. "The Buddha's Footprints and Wat Phra Phutthabat: Iconography, Worship, and Pilgrimage." In In the King's Trail: An 18th Century Dutch Journey to the Buddha's Footprint, 81-91.

  Bangkok; The Royal Netherlands Embassy, 1997.
- Sirisena, W.M. "Cultural Relations between Ayudhya and Sri Lanka," เอกสาร ประกอบ An International Workshop on Ayudhya and Asia. Thammasat University and Kyoto University, 18-20 December 1995,1-36.

- Snellgrove, David L. The Image of the Buddha. Japan; Unesco, 1978.
- Tachard, Guy. A Relation of the Voyage to Siam. Bangkok; White Orchid Press, 1981.
- Valentijn, Franzois. "Beschrijvinge van Siam en onsen Handel aldaar," *Oud en Nieuw Oost Indien.* Dordrecht/Amsterdam, 1726.
- Van Vliet, Jeremias. The Short History of the Kings of Siam. Trans. Leonard Andaya.

  Bangkok; The Siam Society, 1975.
- Vickery, Michael Theodor. Cambodia after Angkor, the chronicular evidence for the fourteenth to sixteenth centuries. 2 vols. Michigan; University Microfilm International, 1980.
- Vickery, Michael Theodor. "The Constitution of Ayutthaya: the Three Seal Code," In *Thai Law: Buddhist Law*,133-210. Ed. Andrew Huxley. Bangkok; White Orchid Press, 1996
- Wyatt, David K. The Crystal Sands: The Chronicles of Nagara Sri Dharramaraja. Ithaca, New York; Cornell University, 1975.



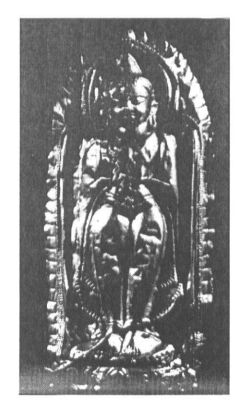
รูปที่ ๑ พระวัชรสัตว์ พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จ.พระนครศรีอยุธยา สัมฤทธิ์ สูง ๕๐.๕ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ เจ้าสามพระยา จ.พระนครศรีอยุธยา



รูปที่ ๒ พระวัชรสัตว์ พบที่วัดหน้าพระเมรุ จ.พระนครศรีอยุธยา ศิลา สูง ๑๑๒ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ จันทรเกษม จ.พระนครศรีอยุธยา



รูปที่ ๓ พระไภษัชยคุรุ พระศรีสูรยไวโรจนจันทโรจิและพระศรีจันทรไวโรจนโรหิณีศะ พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จ.พระนครศรีอยุธยา ดินเผา สูง ๑๕๕ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร



รูปที่ ๔ พระมหาไวโรจนะ พบที่ จ.พระนครศรีอยุธยา ทองคำ สูง ๑๖ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร



รูปที่ ๕ พระไมเตรยพุทธเจ้า พบที่ จ.พระนครศรีอยุธยา ทองคำ สูง ๒๒.๕ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร



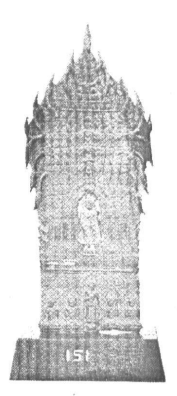
รูปที่ ๗ พระศากยมุนี พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จ.พระนครศรีอยุธยา สัมฤทธิ์ สูง ๒๔.๕ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ เจ้าสามพระยา จ.พระนครศรีอยุธยา



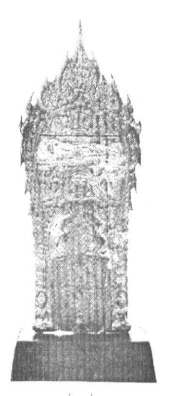
รูปที่ ๖ พระไมเตรยพุทธเจ้า เคียงข้างด้วย พระศากยมุนีและพระอมิตาภะ? พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จ.พระนครศรีอยุธยา สัมฤทธิ์ สูง ๑๔ เซนติเมตร



รูปที่ ๘ พระศากยมุนี สัมฤทธิ์ สูง ๓๘ เซนติเมตร สมบัติของเอกชน



รูปที่ ๙ แผ่นหลังของซุ้มเรือนแก้ว (ด้านหลัง) พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จ.พระนครศรีอยุธยา สัมฤทธิ์ สูง ๔๑.๗ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติเจ้าสามพระยา จ.พระนครศรีอยุธยา



รูปที่ ๑๐ แผ่นหลังของซุ้มเรือนแก้ว (ด้านหน้า)
พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จ.พระนครศรีอยุธยา
สัมฤทธิ์ สูง ๔๑.๗ เซนติเมตร
พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติเจ้าสามพระยา จ.พระนครศรีอยุธยา



รูปที่ ๑๑ พระสถูปจำลอง สัมฤทธิ์ สูง ๒๓ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร



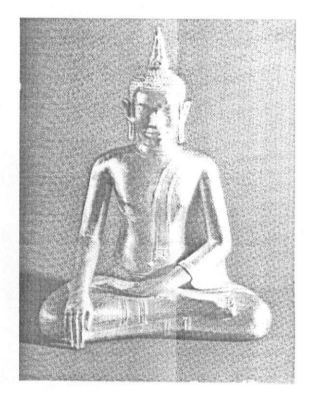
รูปที่ ๑๒ แผงสัมฤทธิ์ สัมฤทธิ์ สูง ๔๑.๕ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร



รูปที่ ๑๓ พระบางจำลอง สัมฤทธิ์ วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม กรุงเทพฯ



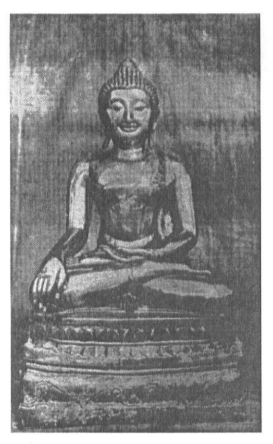
รูปที่ ๑๕ พระสมณโคดม พบในกรุพระปรางค์วัตราชบูรณะ จ.พระนครศรีอยุธยา ดุนทองคำ สูง ๑๙ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ เจ้าสามพระยา จ.พระนครศรีอยุธยา



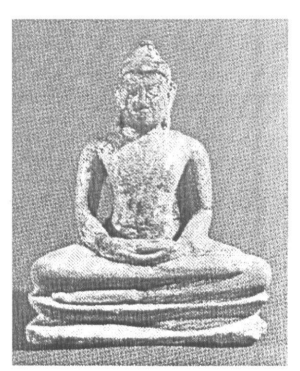
รูปที่ ๑๔ พระลวปฏิมา พบในกรุพระปรางค์วัดมหาธาตุ จ.พระนครศรีอยุธยา ทองคำ สูง ๑๘ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติเจ้าสามพร่ะยา จ.พระนครศรีอยุธยา



รูปที่ ๑๖ พระสถูปบรรจุพระบรมสารีริกธาตุ พบในกรุพระปรางค์วัดมหาธาตุ จ.พระนครศรีอยุธยา ไม้ พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ เจ้าสามพระยา จ.พระนครศรีอยุธคยา



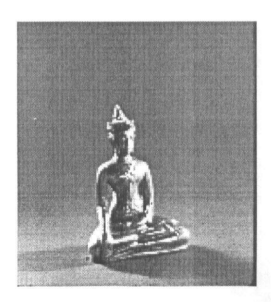
รูปที่ ๑๗ พระสีหลปฏิมา สัมฤทธิ์ ศาลพระพุทธสิหิงค์ อ.เมือง จ.นครศรีธรรมราช



รูปที่ ๑๙ พระรัตนปฏิมา พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จ.พระนครศรีอยุธยา ศิลา สูง ๑๕ เซนติเมตร



รูปที่ ๑๘ พระสีหลปฏิมา สัมฤทธิ์ สูง ๓๕.๕ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติสมเด็จพระนารายณ์ จ.ลพบุรี



รูปที่ ๒๐ พระสิขีพุทธปฏิมา พบใน จ.พระนครศรีอยุธยา ทองคำ พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร



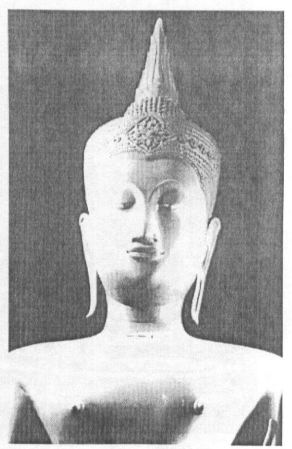
รูปที่ ๒๑ พระศรีอาริยเมตเตยยะ สัมฤทธิ์ พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ จันทรเกษม จ.พระนครศรีอยุธยา



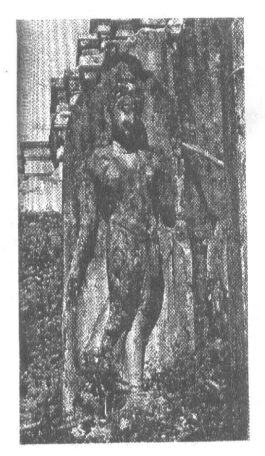
รูปที่ ๒๓ พระมงคลบพิตร สัมฤทธิ์ พระวิหารพระมงคลบพิตร จ.พระนครศรีอยุธยา



รูปที่ ๒๒ เศียรพระโพธิสัตว์ โด้จากวัดพระศรีสรรเพชญ จ.พระนครศรีอยุธยาสัมฤทธิ์ พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร



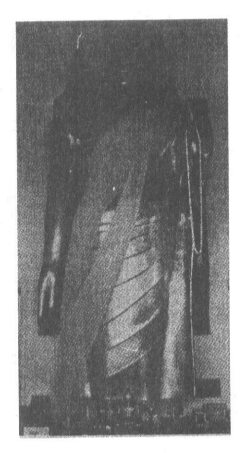
รูปที่ ๒๔ พระพุทธรูปทรงเครื่องน้อย ได้จากวัดราชธานี จ.สุโขทัย สัมฤทธิ์ พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร



รูปที่ ๒๙ พระสมณโคดม ปูนปั้น วัดพระบรมธาตุ อ.สวรรคโลก



รูปที่ ๓๑ พระสมณ์โคตม พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จ.พระนครศรีอยุธยา สัมฤทธิ์ สูง ๕๐๕ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติเจ้าสามพระยา จ พระนครศรีอยุธยา



รูปที่ ๓๐ พระโลกนาถศาสตาจารย์ สัมฤทธิ์ สูง ๒๐ ศอก วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม กรุงเทพฯ



รูปที่ ๓๒ พระสมณโคดม ได้จากวัดเทวราชกุญชร กรุงเทพฯ สัมฤทธิ์ วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม กรุงเทพฯ



รูปที่ ๒๕ ปราสาทห้ายอด จำหลักบนรอยพระพุทธบาทจำลอง อีพระผั ศิลา วัดเชิงคีรี อ.ศรีสัชนาลัย จ.สุโขทัย



รูปที่ ๒๗ พระสมณโคดม พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จ.พระนครศรีอยุธยา สัมฤทธิ์ สูง ๘๑ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ เจ้าสามพระยา จ.พระนครศรีอยุธยา



trace we much my र्वेभव्यक्ती व्यवस्था

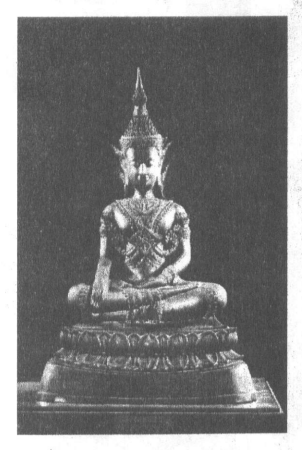
รูปที่ ๒๖ พระกำแพงศอก พบในพระปรางค์ วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ จ.สุพรรณบุรี สัมฤทธิ์ สูง ๓๒ เซนติเมตร สมบัติของเอกชน



รูปที่ ๒๘ พระสมณโคดม สัมฤทธิ์ สูง ๒๔ เซนติเมตร สมบัติของเอกชน



รูปที่ ๓๓ พระสมณโคตม ได้จากวัตมหาธาตุ จ.สุโขทัย สัมฤทธิ์ วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม กรุงเทพฯ



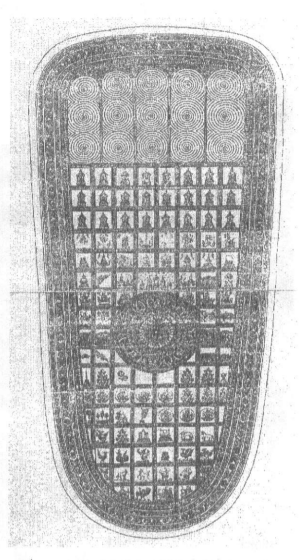
รูปที่ ๓๕ พระพุทธรูปปางทรมานพระยามหาชมพู สัมฤทธิ์ สูง ๙๘ เซนติเมตร พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติพระนคร



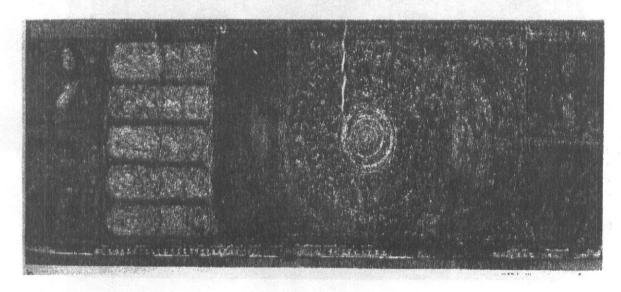
รูปที่ ๓๔ พระพุทธไสยาสน์ ได้จากวัดพระพายหลวง จ.สุโขทัย สัมฤทธิ์ วัดบวรนิเวศวิหาร กรุงเทพฯ



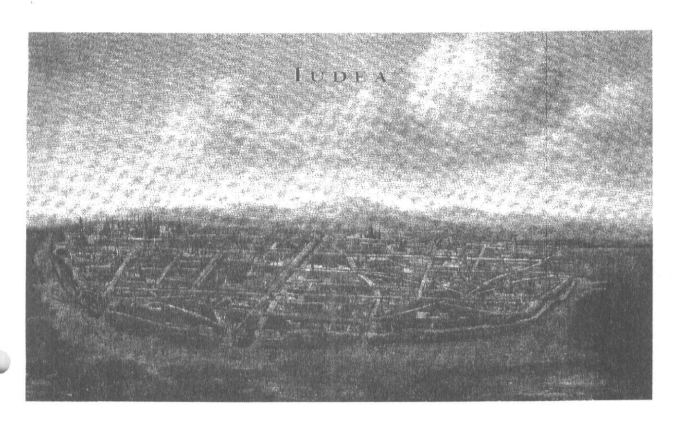
รูปที่ ๓๖ พระพุทธรูปทรงเครื่องใหญ่ สัมฤทธิ์ พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติพระนคร



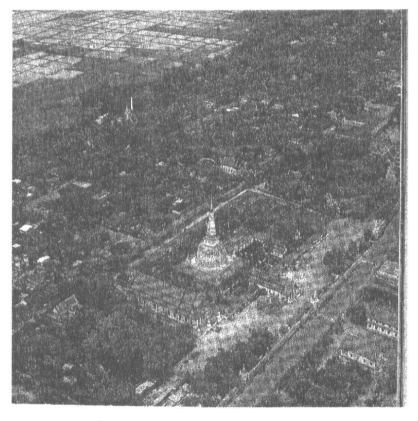
รูปที่ ๓๘ รอยพระพุทธบาท ผ้า Kandy Museum, Sri Lanka



รูปที่ ๓๗ รอยพระพุทธบาท ไม้ สูง ๗๕ กว้าง ๒๒๓ เซนติเมตร วัดพระรูป อ. เมือง จ. สุพรรณบุรี



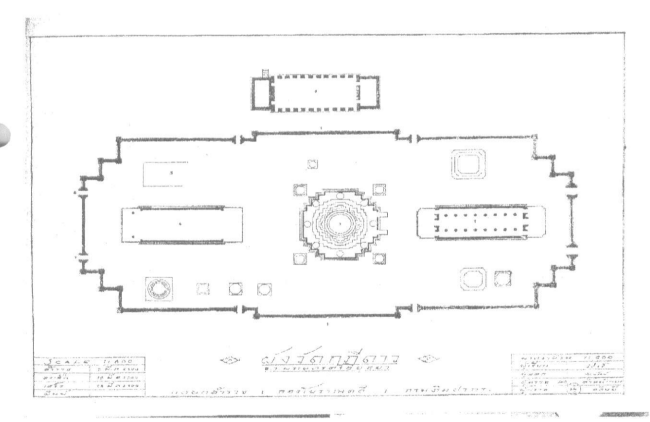
รูปที่ ๓๙ "Iudea" กรุงศรีอยุธยา สีน้ำมัน Rijksmuseum, Amsterdam



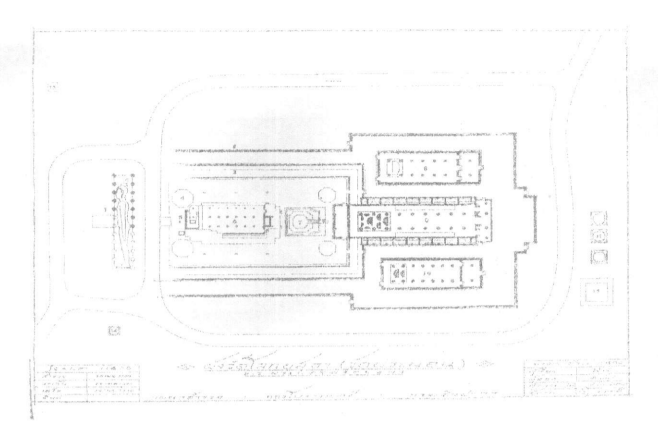
รูปที่ ๔๐ พระวิหารหลวงและพระบรมธาตุ จ.นครศรีธรรมราช



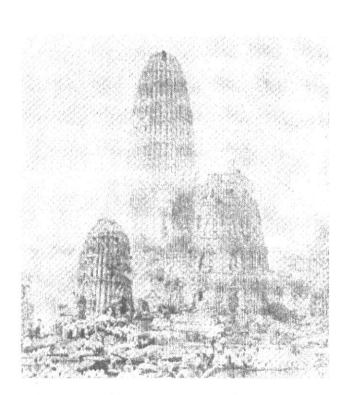
รูปที่ ๔๓ พระอารามภายในกำแพงเมืองสวรรคโลก



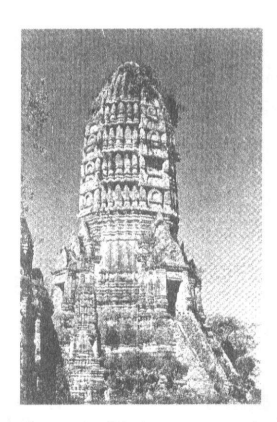
รูปที่ ๔๔ ผังของวัดกุฎีตาว จ.พระนครศรีอยุธยา



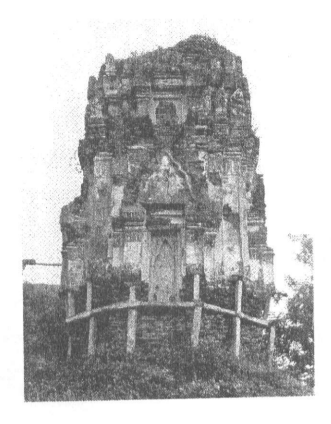
รูปที่ ๔๕ ถึงของวัดโลกอสุดา พระบทรศรีกขอยา



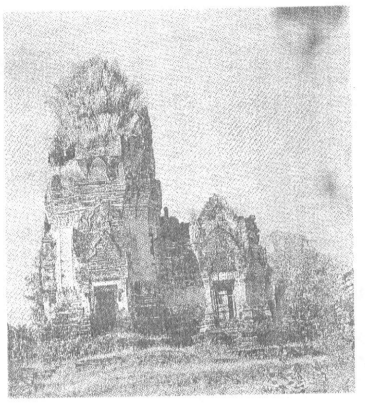
รูปที่ ๑ ... พระบางค์ เครษพาธาตุ จ. พระบครศรีอยุยยา



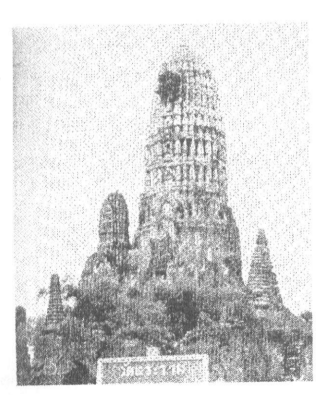
รูปที่ สาส พระปรางค์วัดโดยวัดการ ม. จ. พระนครครือกุธย



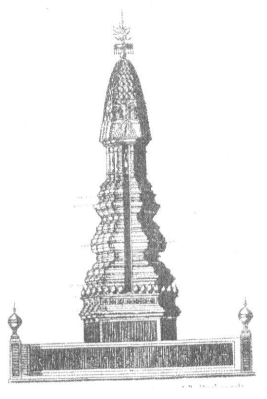
รูปที่ และ พระปรากค์วัฒนตรภักษา จ. ดพบุรั



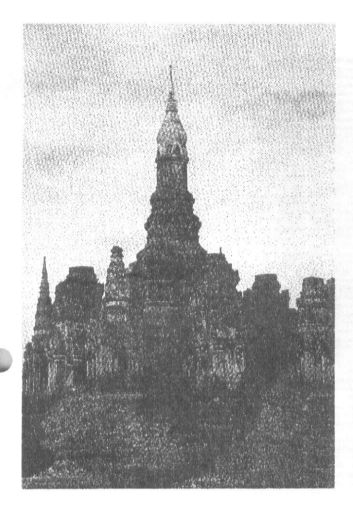
รูปที่ ๑๘ พระปรากทีวัพระศวีรัตนมหาธาตุ จ ลพบุรี



าปที่ a.o. พระปราหที่วัดพระราม พระนครศรีกศุกศา



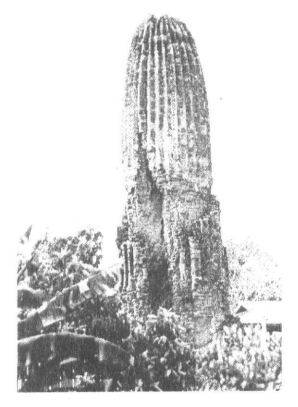
รูปที่ ๕๑ พากปรางค์วัดพวกราม ความหวดรียยุธยา ภาพสายเส้น เพียนโดยเกยแพลเย็มกมาให่ส่วร์



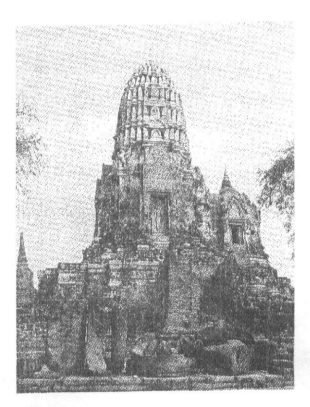
รูปที่ ๕๒ พระมหาธาตุ จ.สุโขทัย



รูปที่ ๕๓ พระปรางค์วัดเจตีย์เจ็ดแถว สวรรคโลก



รูปที่ ๕๔ พระปรางครัดมหาธาตุ สรรค์บุรี จุขัยนาท



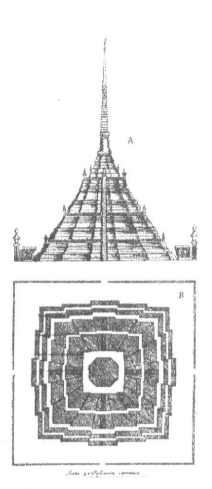
รูปที่ ๕๕ พระปรางค์วัดราชบูรณะ จ.พระนครศรีอยุธยา



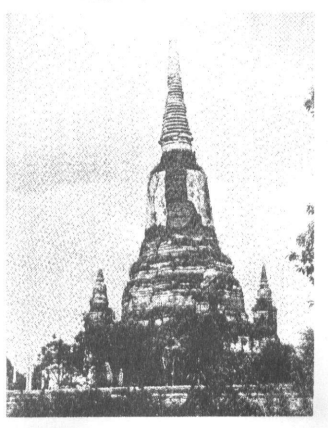
รูปที่ ๕๖ หัวเสาพระพุทธบาทสระบุรี จ. ชัยนาท



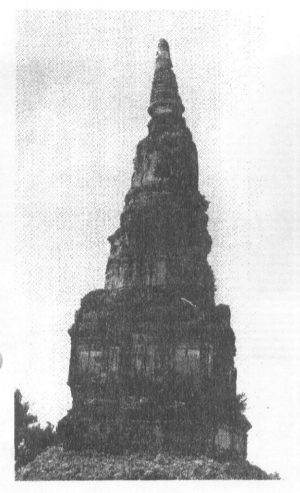
รูปที่ ๕๘ พระเจดีย์ชัยชุมพลนิกายาราม บางปะอิน จ. พระนครศรียยุธยา



รูปที่ ๕๗ พระเจดีย์ภูเขาทอง พระนครศรีอยุสยา ภาพลายเส้นเขียนโดยนายแพทย์แกมป์เฟอร์



รูปที่ ๕๙ พระเจดีย์ชัยมงคล วัดเจ้าหญาไทย พวะนครศรีอยุธยา



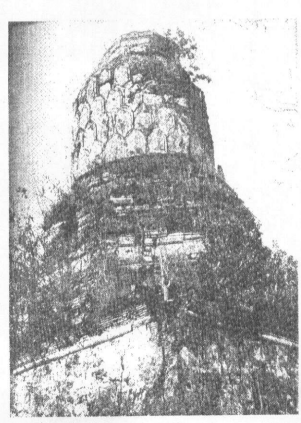
รูปที่ ๖๐ พระเจดีย์วัดพระแก้ว สรรค์บุรี จ.ชัยนาท



รูปที่ ๒๒ พระสถูปทิศทรงปราสาท วัดมหาธาตุ จสุโขทัย



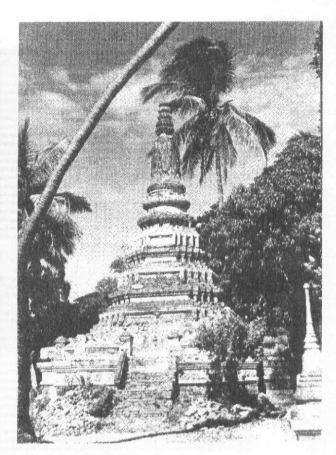
รูปที่ ๖๑ พระสถูปทิศทรงปราสาท วัดพระราม จ.พระนครศรีอยุธยา



รูปที่ ๖๓ วัดบโยธยา จ.พระนครศรีอชุธยา



รูปที่ ๖๔ พระมเหยงคณ์ จ.พระนครศรีกยุธยา



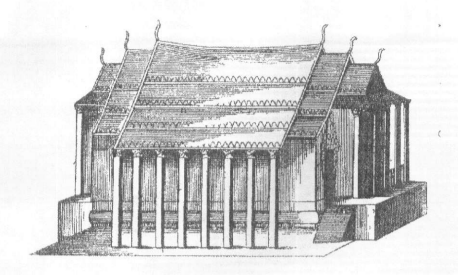
รูปที่ ๖๕ วัดสามวิหาร จ.พระนครครือยุธยา



วูปที่ ๖๖ พระสถูปในถ้ำเขาหลวง จเพชรบุรี



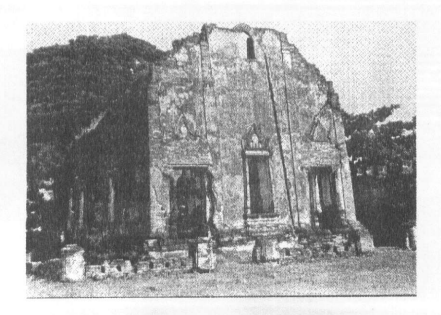
รูปที่ ๖๗ พระสถูป พบในกรุพระปรางค์วัดราชบูรณะ จ.พระนครศรีกยุธยา ทองคำและรัตนชาติ พีพิธภัณฑสถานแห่งชาติเจ้าสามพระชา จ.พระนครศรีกยุธฮา



รูปที่ ๖๘ พระวิหารวัดพระคลัง พระนครศรีอยุธยา ภาพลายเล้นเขียนโดยนายแพทย์แกมป์เฟอร์



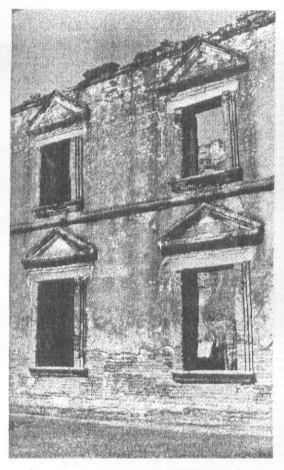
รูปที่ ๖๙ พระภูโบศกวัดทับตรา จ. พระนครศรีอยุธยา



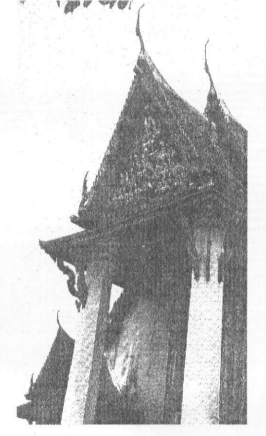
รูปที่ ๗๐ ตึกพระเจ้าเหา พระนารายณ์ราชนิเวศน์ จ.ลพบุรี



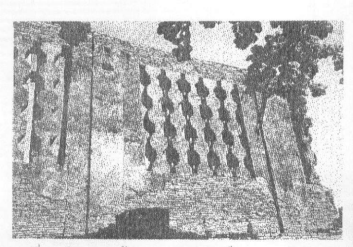
รูปที่ ๗๒ วัดสระบัว อ.เมือง จ.เพทรบุรี



รูปที่ ๗๘ ตึกพักของราชทูด บ้านหลวงรับราชทูด จ.ลพบุรี



รูปที่ ๗๓ วัดหน้าพระเมรุ จ.พระนครครียยุธยา



รูปที่ ๗๙ วิหารหลวง วัดมหาธาตุ จ พระนครศรีมยุธยา



วูปที่ ๗๕ ผ้าเขียน Victoria and Albert Museum, London

# Thai Maritime Trade and the Ministry Responsible

#### Kennon Breazeale

No Asian country can match the Thai kingdom for its far-flung and friendly relations with maritime Asia, during the period that Ayutthaya was the Thai capital. A book comparable to the present study could not be written about any other Asian nation. Shortly after the founding of Ayutthaya in the fourteenth century, representatives of the Thai court traveled along the coastline of East Asia, investigating trade in Chinese ports, the kingdom of the Ryukyu Islands, Korea and Japan. The lands of South Asia had long been known to the Thai, particularly in the context of Buddhist scholarship, and by the fifteenth century, Thai agents were exploring trading opportunities in the ports of India at first hand.

The seventeenth century brought a dramatic rise of trading and diplomatic exchanges with island courts of the Indonesian archipelago (Aceh, Jambi, Banten, Palembang, Riau) and with the great South Asian courts (Bengal, Golkonda, the Mughal Empire and Persia). Trading relations were maintained by this time with numerous ports on the coast of China, with Japan, with ports of the Indonesian and Philippine archipelago and with many ports of India. In addition to their active trade policy, the Thai monarchs were also among the most adventurous of all rulers of Asia in cultivating diplomatic relations during this period. From the beginning, Ayutthaya's commercial doors were open, and foreign merchants were welcomed. Thai products thus reached marketplaces all across maritime Asia, from Japan on the east to the Arabian peninsula on the west.

One reason why Thai exports were so widespread is the geographical position of the kingdom. Its coastlines face east to the South China Sea and Pacific rim, west to the ports of the Indian Ocean and south to the archipelago. Its only potential rivals with similar geographical advantages were the sultanates of the Malay peninsula, Sumatra, Java and other islands. But none of those states created a network of trading and diplomatic contacts throughout maritime Asia comparable to Ayutthaya's. Chinese mariners

ushered Ayutthaya into the Chinese trading world of Japan, the Ryukyu kingdom, China, Vietnam and the archipelago. Traders from ports as far west as the Arabian peninsula brought Ayutthaya into the embrace of the Muslim trading world of South Asia and the archipelago. Sailing ships from the archipelago itself provided the kingdom with even more extensive island contacts. During its final two centuries, the Thai capital was served by European coastal shipping between Asian ports. And Thai crown ships established their own network, with ports of call as distant as Nagasaki and the Persian Gulf. This combination of trading networks, together with the diplomatic initiatives of the Thai kings, was unique in all of Asia.

#### **Sailing Seasons**

The sailing ships came and went according to the annual cycle of the winds that governed Ayutthaya's seaborne trade. Every trader knew roughly when his ship should arrive and when it had to depart. He also knew when ships coming from other directions would be in Thai waters. From the viewpoint of captains and merchants alike, the single factor that determined the rhythm of Ayutthaya's dynamic trade interactions was the monsoon winds, which reverse themselves and blow in opposite directions every six months.

Junks bound for East Asia usually left Ayutthaya in June or July, to catch the winds that carried them to Chinese ports, the Ryukyu Islands or Japan. The return voyage was timed so that the junks reached Ayutthaya again in January or February (Damrong 1962: 80), and the same return winds carried ships south across the Gulf to Java and other islands. From mid- or late-February, the changing winds in the Gulf made it difficult to sail west toward Ayutthaya while in sight of the southeast coast, and a longer voyage then became necessary. During this season, late arrivals from East Asia sailed across the Gulf, setting their sights on the high peaks behind Pranburi, and then proceeded north along the coast of the peninsula to the mouth of the Chao Phraya River (Phakdi Wanit et al. 1969: 67).

Between these two seasons of northeasterly and northwesterly winds, conditions were best for communications with the Philippines. A voyage from Ayutthaya to Manila and back could be made during the period from

about April to June (Morga 1971: 309). Similarly, during the reversal of the winds from about October to December, the same voyages could be made again. None of Ayutthaya's other trading partners had the advantage of two sailing seasons a year.

The prevailing winds to the west of the Malay peninsula likewise constrained the sailing times between that coast and India. Ships left Mergui by February or March each year to go to Indian ports, making the return voyage by August or September (Schorer 1931: 61, 64, Methold 1931: 37–8). If the winds changed early or if a ship sailed too late in September, the Andaman Sea turned into a formidable barrier—as a powerful French fleet discovered during two months of futile attempts to reach Mergui (Challe 1983 ii: 44–59). The Gujarati ships that sailed from India by way of the Maldive Islands arrived in Mergui in June and July (Saris 1900: 222, Saris 1905 iii: 512). If a ship left India early enough, it could pass through the straits, around the Malay peninsula and sail all the way to Ayutthaya in a single season, reaching the Thai capital during July, August or September (Flores 1995: 89, note 29, Ishii 1998: 28).

These sailing patterns and weather conditions were beneficial for the trade across the northern part of the Malay peninsula, between Mergui and Phetburi. During the rainy season, from about June to September, overland travel was very difficult. But merchants who left India by early September could reach Mergui late in the rainy season and could then set out for Phetburi by oxcart or with pack cattle, thus reaching Ayutthaya or other ports on the Gulf during October or November. That gave them three months or longer to conduct their business in Ayutthaya and set out again for the west coast, in order to sail from Mergui by mid-March. The same limitations applied to South Asian ships that went directly to the Gulf, unless they remained in Gulf waters for more than a year and waited for the next westward sailing season.

The dilemma for South Asian merchants who carried goods destined for East Asia was the very short period in which the Chinese and Indian merchants were both present in Thai territory at the same time, assuming the South Asians had to make their voyages within a single year for financial reasons. Under these conditions, a merchant from India was in Ayutthaya or elsewhere along the Gulf coast from about November until early March at the latest, whereas the Chinese traders were in the same places from about

January to June. Sailing times thus restricted the overlap roughly to January and February, which must have been the months of the most intensive negotiations between traders from these two regions. The South Asian merchants, moreover, were at a disadvantage, because they had to leave within a short time after the Chinese junks arrived, and thus had no choice but to purchase their East Asian goods quickly. The Chinese, on the other hand, had three or four additional months ahead of them to seek customers and could hold out for higher prices in their early sales. The same pattern of interchange with South Asians applied to the Japanese junks that came to the Gulf ports for four or five decades until the 1630s. In the course of the seventeenth and eighteenth centuries, however, the development of direct India-China shipping undermined the profits from these exchanges in Thai ports and made them less important than they had been in previous centuries.

For voyages between Thai ports on the Gulf coast and Vietnamese ports along the coast of the South China Sea, the inland waterways across the Mekong delta provided more sheltered passage than the longer and sometimes stormy route around the tip of the peninsula. From the Gulf side, junks entered the canal at the Cambodian port of Banteay Meas, later called Ha Tien by the Vietnamese. They followed the canal to the western branch of the Mekong and continued along various river channels that connect to the eastern part of the delta, ultimately emerging at one of the mouths of the Mekong. In the early Ayutthaya period these inland waterways were all in Cambodian territory. Ships going to and from Ayutthaya could pass through this area without much hindrance until the seventeenth century, when the Vietnamese began to extend their control over the area around Saigon and to establish settlements in parts of the delta. Even as late as the Bangkok period, however, the canal from the Gulf to the Mekong continued to provide Thai vessels with access from the Gulf into Cambodia.

Vessels of all types and designs, from every part of coastal Asia, moved into and out of Thai ports in an annual cycle of ordered complexity. As Charnvit argues in his chapter, the rulers of Ayutthaya joined this seafaring world from the very beginning. Maritime trade brought increased prosperity to the Thai court, and a new branch of administration evolved to tap this source of wealth effectively.

#### Ministry Structure and Responsibilities

The maritime relations of Ayutthaya were invested in the minister popularly known as the Phra Khlang in Thai. There is no generally accepted translation for this term in English. This ministry is often imagined to be a treasury, because that is the present-day sense of the term and because his officials collected all the taxes on imports and exports. But this translation is not appropriate for the Ayutthaya period, when another minister was the chief treasurer (Gervaise 1989: 72). The hypothetical name Ministry of External Relations and Maritime Trading Affairs perhaps best conveys the idea of this ministry's functions. This name, shortened to External Relations, will be used in this chapter.

The External Relations minister was responsible for all affairs concerning foreigners. Disputes and litigation between foreign residents were generally settled by their respective community heads in Ayutthaya, but the minister and his deputies served as appeal judges and as judges in cases between foreigners and Thai subjects. Ministry officials were also the intermediaries in any matter concerning foreigners that required the attention of other ministers or the king.

All the affairs discussed in the chapters of this book came under the purview of this ministry. It therefore seems useful to begin with an examination of the ministry's structure and how it functioned. The basic structure of the ministry is outlined in the Civil Hierarchy Law of the Three-Seals Law Code. This law may have been first promulgated in 1466, although it is obvious from the content of the extant text (which was recompiled in 1805) that it was revised in later centuries.

The ministry was divided into four departments. The text of the law does not indicate what they were called in Thai, but the following hypothetical names convey a sense of their respective functions:

- ➤ Department of General Administration, Appeals and Records
- ➤ Department of Western Maritime Affairs
- ➤ Department of Eastern Maritime Affairs and Crown Junks
- ➤ Department of Royal Warehouses

The text of the law consists of nothing more than a list of titles of the officials in the ministry and an indication in most cases of their duties.

Charnvit, in his chapter, calls for future comparative research on the ministry and its counterparts in other ports of Southeast Asia. To facilitate such research, a tentative translation of the law is provided at the end of this chapter.

#### Royal Warehouses

The Department of Royal Warehouses is the best place to begin an exploration of the ministry, because it was the link between domestic traderelated administration and the maritime affairs managed by the ministry. This department tapped the internal movements of domestic products within the kingdom to secure supplies for the international markets. Governors and other officials in various parts of the kingdom were required to gather exportable local products and transport them to the royal warehouses in the capital, thus providing these goods to the state under the system of taxation-in-kind. Imported cargoes arriving on the king's vessels were likewise deposited in these storage facilities. The royal warehouses were thus "treasuries" in a broad sense, filled not solely with money but with the most valuable trade goods.

Although the warehouses are placed last in the list of departments, and are therefore ranked lowest in the hierarchy, they may have been the first functional department to emerge within the ministry. As discussed by Charnvit, the state monopoly system for exports and imports of high-value goods was created about 1419 or shortly before. From that time onward, local products that were in greatest demand for export (such as sapan wood) could be bought only from the warehouses, and certain imported goods (such as Chinese porcelain) had to be sold to the warehouse authorities. Thus, by this date, some of the operations of this department were already in motion, even though the formal structure may not yet have been established.

The royal warehouse authorities were thus wholesalers in international trade. They purchased all the imported goods on the monopoly list, at prices fixed by the government, and sold them to merchants in the kingdom. They acquired domestic monopoly products of high value and either exported them as crown cargoes or sold them to merchants for domestic resale or private export.

#### Eastern Maritime Affairs and Crown Junks

The head of the Department of Eastern Maritime Affairs and Crown Junks (or Eastern Department for short) was a Chinese resident of Ayutthaya, who was responsible for maritime affairs in the Chinese sphere of shipping. He was thus in charge of shipping movements to and from ports in southern China, as well as affairs relating to other ports where junks were the predominant means of transport: Nagasaki in Japan, the Ryukyu Islands, and the ports of Vietnam. Privately owned Chinese junks that plied the sea lanes between Ayutthaya and all ports to the east, as well as ports in the Southeast Asian archipelago, from Sumatra to the Philippines, likewise came under the jurisdiction of this department head. During the final century of the Ayutthaya period, European ships were sometimes chartered to carry crown goods in this eastward trade. The operating language of the department was Chinese, which facilitated communications with this wide network of ports where the Chinese traded, as well as official correspondence with Chinese port authorities and, for political relations, the court in Beijing.

The department head had jurisdiction over all Chinese who resided or traded in the Thai kingdom, plus all the Japanese. As argued in the chapter by Charnvit, a Chinese trading community was already settled in the lower Chao Phraya basin before the founding of Ayutthaya in 1351. The beginnings of the Japanese community are not known precisely. Japanese junks were supplying the Thai market at least by the late 1580s, and it is possible that the Thai court recruited Japanese, possibly both samurai and pirates, to help defend the kingdom against successive Burmese invasions during the same decade. As the chapter by Nagazumi shows, the Japanese community in Ayutthaya grew rapidly in the early 1600s, peaked in the 1620s but dwindled after Japan began to close its ports during the 1630s and restrict contacts with the outside world.

Japan's sole port of entry for junks from Ayutthaya after the 1630s was Nagasaki, and only Chinese junks and Dutch ships were allowed to trade there. From the Thai viewpoint, the Dutch were involved in a predominantly Chinese trade route, because one or more Dutch ships from Java stopped at Ayutthaya every year, to load additional cargo for the Japanese market, before proceeding to Nagasaki and then back to Java. The Dutch competed

for the same Thai exports carried on this route by the Japanese until the 1630s and by Chinese junks thereafter. For this reason, the Dutch were placed under the Eastern Department. They communicated with the assistance of interpreters, through combinations of the Dutch, Portuguese, Malay and Thai languages.

The Eastern Department was by far the most complex of the four, in terms of numbers of officials and specified duties. The majority of officials in this department, including all the lower-ranking ones, were employed on the crown junks.

Most crew members were Chinese, who resided in the Thai capital and sailed the crown junks to various ports in China and Vietnam, to Nagasaki in Japan and south to the archipelago. Individual crew members received appointments as government officials—not only the captain, navigator, records keeper and helmsman but also those with the modest duties of raising and lowering the sails, sounding the water's depth and swabbing the decks. Forty-seven different positions are specified, and this list probably includes all the men necessary to operate an ordinary junk. This number may have been the minimum requirement and is about the same as the minimum crew aboard junks from Ayutthaya that arrived at Nagasaki.

Using Japanese data (tabulations from Ishii 1998 for 46 junks during 1687–1728), a few important features of the crown junks sent to Japan can be deduced. The smaller junks (many of which were privately operated carriers of Thai crown goods) had 44 to 79 crew members, and some of them had 1, 2 or 3 Thai passengers on board. The larger junks had 87 to 114 people (or 89 to 117 if Thai passengers are included). The average number for the 27 large junks is 101.5 (or 104 if Thai passengers are included). The crown junks constructed on the Chao Phraya River for use in state trading were unusually large, as shown by these data, because the average crew size on the smaller junks was only 62.5 (or 63.3 if Thai passengers are included). In each of eight years from 1689 to 1703, two larger ones arrived in Nagasaki, which indicates that two such junks were maintained by the ministry for regular service to Japan during this period, although only one seems to have been maintained thereafter. Since 41 percent of the junks were in the smaller category, and more than half of the smaller ones reported that they carried crown cargoes, the ministry obviously commissioned smaller junks regularly for individual voyages, to supplement the cargoes of the crown junks.

### Western Maritime Affairs

The counterpart for maritime relations with the rest of the world was the Department of Western Maritime Affairs, which overlapped geographically with the Eastern Department in island Southeast Asia. From the Thai perspective, western trade encompassed the whole of South Asia: the Arab states, Persia, the Indian subcontinent, Sri Lanka, the Maldive Islands and the shipping to Ayutthaya by Muslim traders from the Malay peninsula and the Southeast Asian archipelago.

The ministry was reorganized during the 1610s with the assistance of two prominent Muslim merchants who moved to Ayutthaya from the region of the Persian Gulf (Thiphakorawong 1939: 3). The basic division between trade with the Chinese network and trade with the rest of the world must already have existed before the reorganization. Yet it seems no coincidence that the new structural division placed all areas that were of primary concern to Muslim traders within a single department, encompassing all the ports on the northern and eastern rim of the Indian Ocean, as well as the Muslim trading centers of the archipelago. This vast trading network is surveyed in detail in the chapter by Andaya.

Some of the South Asian shipping to and from Ayutthaya wound its way through the long and difficult straits and around the tip of the Malay peninsula to the Gulf. But Ayutthaya's preeminent gateway for western trade was the island port of Mergui and the nearby provincial capital, Tenasserim. From this entry point, goods were transshipped across the peninsula. They were carried part way by riverboat on the western side of the watershed, and onward by oxcart or pack-cattle across the hills, passing through the towns of Kui and Pranburi on the Gulf side and terminating at the seaside town of Phetburi. Here, the goods were loaded on coastal vessels, which carried them to Ayutthaya and other Gulf ports. For goods of relatively high resale value and low bulk, the easiest contacts with the ports of northwest Sumatra (such as Aceh) were through the port of Mergui. Contacts with the rest of the archipelago—from southern Sumatra as far east as Timor and Maluku and

north to the Philippines—were easiest by the direct shipping routes across the Gulf.

The role played by Mergui and Tenasserim in South Asian trade is outlined in the chapter by Sunait and in other studies of this coast (for example Mills 1997), which was under Thai rule from about the 1460s until the start of the Burmese invasion in 1765. Tenasserim's importance is reflected in the name of the kingdom's chief station for collecting taxes on international trade. The station was on the west bank of the river, below the walls of Ayutthaya, and was called the Tenasserim Customs House (Boran 1969: 183).

Although all Europeans other than the Dutch were under the jurisdiction of the Western Department, the general Thai concept of western trade did not extend as far as Europe. Few ships sailed directly between European ports and Ayutthaya, and none without stopping elsewhere in Asia. Most European goods that reached the Thai market were transshipped through other ports in the sphere of the Western Department. Indeed, most of the cargoes brought to Ayutthaya by the Portuguese, Dutch, English and other Europeans consisted of goods from South Asia or the archipelago and formed part of the intra-Asian coastal trading network.

The only national groups who seem to be placed illogically within the framework of the ministry were the French (who were initially under the Eastern Department) and the Vietnamese (who were moved in the 1680s to the Western Department). But, as in the case of the Dutch, the reasons for these arrangements are obvious. Chinese junks called at both Thai and Vietnamese ports, and therefore coastal trading with Vietnam, together with jurisdiction over Ayutthaya's resident Vietnamese community, which began to develop in the seventeenth century, were initially under the Eastern Department. The tiny French community in Ayutthaya consisted initially of French missionaries, who began to arrive during the 1660s. They were placed under the Eastern Department, because the Thai capital served at first as a convenient point of departure for missionaries bound for Vietnamese and Chinese ports and as a place where they could learn the languages of their assigned mission fields. Indeed, the Ayutthaya Mission itself was not formally established until 1673. By that time, the mission school and theological seminary had been in operation for several years, and the students

were mostly Vietnamese, plus some Chinese, who were destined to return to their homelands for mission work. From the Thai viewpoint, the missionary community was thus associated with affairs in East Asia. Placement in the Eastern Department caused little difficulty in communications for the French, because they employed local Christians as interpreters, and some priests stayed temporarily in the Thai capital to acquire a knowledge of spoken Chinese.

An incident in 1682 reversed this arrangement. A brawl occurred between the Vietnamese students and some Chinese sailors who happened to be in port. The Chinese department head, who was responsible for settling such matters among these two groups of foreigners, supported his own countrymen and treated the Vietnamese badly. The missionaries then appealed to the minister, and jurisdiction over French and Vietnamese residents was transferred to the Western Department (Launay 1920 ii: 93–4). Trade with Vietnamese ports, however, remained under the Eastern Department, because it was managed by Chinese junk operators.

The head of the Western Department was usually a Muslim from South Asia, and the working language was predominantly Malay—the language of the trading world of the archipelago. Malay was already used for trade and diplomatic purposes when the first European mission reached the Thai court in 1511 (Albuquerque 1880: 114), and its use is documented continuously thereafter into the early nineteenth century. Portuguese was also an important medium for dealing with Europeans in the sixteenth and seventeenth centuries. Successive generations of Portuguese-Asian residents (Christians with mixed Portuguese, Thai, Mon, Indian and other Asian ancestry) were frequently employed by the Thai government as interpreters, helping to tie Ayutthaya into the diaspora of Portuguese-Asian communities, which extended from the seat of the Portuguese viceroy at Goa in India to Macau on the southern Chinese coast and to Timor in the eastern part of the archipelago.

Three officials listed in the department hierarchy had duties relating to specified foreigners, but the text is not at all clear with respect to the division of responsibilities. It seems likely that the deputy head had general responsibilities for all foreigners and that a convenient division was made between his two subordinates. These two are called harbor masters (chao tha),

a title that shows they were responsible for inspecting cargoes and collecting taxes from all foreign ships. In addition, however, the first harbor master (the Luang Ratcha Montri) was in charge of the entire Christian community: Europeans (except the Dutch), Vietnamese, Armenians, and South Asian Christians. In this capacity, he gave orders to all resident Christians whenever labor units were required by the ministry for public works or other services (Launay 1920 ii: 166). The second harbor master (the Luang Nonthaket) must therefore have been in charge of the Muslim community: Arabs, Persians, Indians, Malay and Indonesians.

If this assumption about the division of duties is correct, this structure was created only during the final century of Ayutthaya and may have been established in 1682, when the Vietnamese Christians were moved to this department. The posts of the first and second harbor masters may, moreover, have been reserved respectively for a Christian and a Muslim in government service. The minister, for example, resisted Muslim efforts in 1756 to secure the post of first harbor master, insisted that the post must go to a Christian and appointed a Portuguese-Asian official (Launay 1920 ii: 207).

# The Two Maritime Trade Departments

Like many Thai institutions and official posts, the two maritime trade departments were called by paired names. The Eastern Department was known in Thai as the Krom Tha Sai (literally the harbor department of the left) and its counterpart was known as the Krom Tha Khwa (the harbor department of the right). These names do not appear in the text of the law but are derived from court protocol. Officials seated to the right as the king faced them were ranked higher than their counterparts seated to his left. Thus the department of the right (western trade) had the higher status of the two, and the department head's rank was higher than that of his Chinese counterpart. The department's size and composition in the 1805 version of the law certainly does not suggest such importance, but the department probably acquired its high status in the early seventeenth century. When the ministry was restructured in the 1610s with the assistance of the South Asian traders, one of whom was the founder of the prominent Bunnag family, their sphere of interest must have been the more important one.

The Western Department must have been larger and more complex during the seventeenth century, in the heyday of trade with Indian Ocean ports, than it was when the law was given its final form in the 1805 codification. In contrast to the detailed list of officials in the Eastern Department, only twelve posts are specified for western affairs: the department chief, his deputy, two harbor masters and eight interpreters. Moreover, there is no western counterpart to the crown junks division, although royal trading ships operated in western and southern waters, with crews of South Asians and Europeans in the employ of the Thai government.

There are several possible reasons for the differences in departmental structure as outlined in the text of the law. The crown ships built for journeys west of the Malay peninsula were of South Asian or European designs, not Chinese junks, and their home ports may have been Mergui and Ujung Salang (known in Thai as Thalang, at the northern end of Phuket Island). If that is correct, their operations may have been the responsibility not of ministry officials but of the viceregal governor of Tenasserim, who had jurisdiction over all Thai territory on the west coast of the Malay peninsula. Similarly, some ships of South Asian, European and Indonesian design on the east coast may have been under the governor of Nakhon Sithammarat, who exercised viceregal responsibilities over this coast.

It is also possible that the text was modified in 1805, and titles that had ceased to have any use by that time may have been eliminated. After three decades of unsuccessful efforts to regain control of Mergui, which the Burmese seized in 1765, the new administration in Bangkok may have accepted, by the turn of the century, that the cause was lost and that the transpeninsular trade route was permanently closed. If that is the case, all the titles of ministry officials involved in this route through Tenasserim, and the entire structure of responsibilities for trade along this route, must have been eliminated from the law. This explanation would account for the bare bones of a structure needed to deal with ships from the west, which at that time were very few in number and were all sailing around the peninsula directly to the Gulf ports.

Another way of interpreting the difference in department size is to eliminate the crown junks division, which accounted for the great majority of men with official ranks in the ministry. Only eight other officials are listed

in the Eastern Department: the department head, one harbor master and six interpreters, two of whom had administrative duties in the Chinese community. From this viewpoint, the basic department structure is a mere two-thirds the size of the Western Department.

The long list of posts in the crown junks division may have been added to the law only about the time that the law code was revised in 1805, even though the division itself had been in existence for most of Ayutthaya's history. One possible reason for creating all these posts was a new privilege announced by the Chinese government in 1754, which allowed crown junks to trade every year in Guangzhou, instead of restricting them to once in three years. The Chinese regulations specified, however, that the junk operators had to be Thai, and a Chinese complaint was lodged in 1803 against the crown junks for flouting the rules (Promboon 1971: 302–3). To comply with the Chinese demand, the entire Chinese crew of each crown junk may have been given official positions in the hierarchy. This explanation would account for an apparent inflation in the size of the Eastern Department, at a time when the Western Department was facing a severe decline in trade in its geographical sphere.

After the Burmese march against Ayutthaya began in 1765, there was a drastic contraction of contacts with Europeans, although the causes have less to do with the abandonment of the Thai capital than with external factors in India and Europe. The Dutch—the only European traders to maintain an almost-continuous presence during the final century and a half of Ayutthaya's existence—withdrew in 1765 and did not return. An archival search of Thai records during the half century following the sack of Ayutthaya uncovered only one official contact with a European government: the Portuguese in 1786 (FAD 1969a xxxiv: 211-20). The only other contact known is a friendly message from Portugal in 1811 (Wenk 1968: 120-1), and none thereafter until a new series of European contacts began in 1819. Some private trading by Europeans and South Asians continued at Ayutthaya, along with crown trade and especially exports of Thai elephants and tin, and imports of Indian printed cotton cloth from the Coromandel coast. Comparable searches of Thai and other sources have been made for trade and political relations with China (Promboon 1971, Viraphol 1977, Cushman 1993), and it is clear that Sino-Thai trade became the Thai government's most

important source of maritime-trade revenue during this period.

The Western Department clearly shrank in importance during the late eighteenth century. The transpeninsular route, which had been a major link to the Indian Ocean, was completely cut, and most traders from South Asia had to sail directly to Bangkok, around the Malay peninsula. With the loss of Mergui's role as a transit point, its prosperous trading community disappeared. Some transpeninsular trade did continue and was diverted primarily to the three best routes south of Tenasserim. One crossed the narrowest neck of the peninsula (the Isthmus of Kra), another from the west coast led to the inland lagoon above Songkhla and the third was a longer route from Pinang Island and Kedah to Songkhla and Patani.

## Territorial Responsibilities, Ambassadors and Diplomatic Functions

Two apparent omissions from the law deserve attention: the territorial responsibilities of the ministry and its diplomatic arm. The minister supervised provincial administration in the peninsular provinces. These duties gave him jurisdiction over the entire transpeninsular route from Phetburi on the Gulf coast to Mergui on the Andaman Sea. Since governors wielded almost total power over all affairs in their respective provinces, tax collection and the operations of the royal warehouses were in the hands of the governor. During its first two centuries as a Thai port, Tenasserim was supervised by another minister (the Kalahom). After the transfer of these powers to the External Relations Ministry, apparently at some point during the final century of the Ayutthaya period, the Tenasserim governor received his instructions, including those issued by the king, from the External Relations Minister and reported directly to this ministry. This reorganization consolidated under a single minister all control over shipping, maritime taxes and royal monopoly trading. Perhaps most important, it gave the minister greater control over the royal warehouses in Mergui and Tenasserim, which had been built for the storage of royal trading goods in transit between the That ports of the Gulf coast and the ports of the Indian Ocean rim, from northern Sumatra to the Persian Gulf.

None of these responsibilities is reflected in the ministry structure outlined in the law. By 1805, when the law was recompiled, jurisdiction over

the remaining peninsular territories, from Kanchanaburi southward, was under the Kalahom Ministry (which in the early Bangkok period became a western-seaboard ministry for provincial administration). The old External Relations Ministry then retained jurisdiction over only the southeast coastal provinces, from the mouths of the Tha Chin (Suphanburi) and Chao Phraya Rivers to the Cambodian frontier. And all of the remaining west-coast territory, formerly under Tenasserim's jurisdiction, had been transferred to the viceregal governor of Nakhon Sithammarat.

All officials outlined in the law on the External Relations Ministry, other than those in the general administration department, were involved in trade affairs. Yet the minister was also responsible for all foreign affairs of a political nature, and contacts with the majority of countries were by sea. The question that arises is thus: who were the officials responsible for diplomatic affairs and other communications with foreign governments? The answer appears to be that the minister and one or more of his department heads sufficed to deal with such matters case by case, in consultation with the king and senior ministers. There were no positions in the civil service for ambassadors, and there was no diplomatic corps. When ambassadors were sent out, individuals were suggested by the ministers on each occasion and were commissioned by the king to carry out a specific mission. As discussed below, some local trade representatives were given long-term appointments in important ports, and they managed local transactions for the sale of crown cargoes and the purchase of goods for shipment back to the royal warehouses.

## **Imports and Exports**

#### Taxation on Maritime Trade

In addition to imposing monopoly trading rights on specified imports and exports, as mentioned above, the Thai government collected taxes on goods that were imported and exported by private traders. According to one report in the early 1500s, the export duty in Ayutthaya was 6.7 percent. Chinese traders paid 16.7 percent on imports and were thus in a favored position, because other foreign traders paid 22.2 percent (Pires 1944 i: 104–5). The tariff changed over time, and almost a century later the rate at

Ayutthaya was only 5 percent on imports as well as exports (Floris 1934: 37). Exactly the same rate was applied by Patani (Smith 1977: 165, n. 19), which was the nearest important rival port frequented by Chinese junks and by ships from the south and the west. On the opposite side of the peninsula, according to a 1662 report, the import duty collected in Mergui was 8 percent (Launay i: 1). The rate reported in the capital at the end of the Ayutthaya period was 3 percent for ships from countries that maintained friendly relations with the Thai and 5 percent for all others (*Khamhaikan chao krung kao* 1967: 280), but no mention was made of export duty in this source. No duty was collected on goods that were sold to the state for its own use, and that provision in the law may have given shippers an incentive to supply the royal warehouses with specific goods needed by the government.

By the mid-1500s, the Thai government began to impose a second type of tax, adopted about the same time also in China, which varied according to the size of the vessel (Cruz 1953: 204). In the Thai case, this anchorage fee was determined by measuring the widest part of the deck and was calculated according to a fixed formula. This tax tended to put Chinese junks and various sailing vessels from the archipelago in a favorable position, because they were usually narrower than ships that came from the west. The tariff at the end of the Ayutthaya period applied to vessels at least 8 meters (4 wa) wide and was charged at the rate of 6 baht (worth about 90 grams of silver) per meter for ships from countries with friendly relations and 10 baht per meter for all others (Khamhaikan chao krung kao 1967: 280)

The highly competitive position that crown junks enjoyed under the system of tribute-trading in Guangzhou is noted by Charnvit. Many of the goods they carried were acquired from provinces throughout the Thai kingdom, collected in the form of taxes paid in kind, and thus required no capital investment by the state. These junks paid taxes neither in Ayutthaya nor in Guangzhou. Crown junks were unusually large, and it may be assumed that official Chinese rules for tribute-trading at Guangzhou (limited in principle to three junks, once in three years) were circumvented by clever construction in the dockyards of the Chao Phraya River, which stretched the size of the hold far beyond the typical cargo capacity. Crown junks were also able to engage in trade at other Chinese ports, where they paid the same anchorage fees and import-export duties that private Chinese traders paid.

Private junk operators faced many costs that the crown traders did not incur. The heaviest, obviously, was the price of goods in Ayutthaya. They also had to pay the entire range of official charges: anchorage fees and import-export taxes in Ayutthaya, plus all the taxes in Chinese ports. Private traders had to accommodate themselves, moreover, to systems in which gifts and bribes to port authorities were regular (albeit unofficial) forms of taxation. Traders carrying goods into the interior of the country, as well as South Asians who came overland from Tenasserim, were likewise expected to offer judicious gifts to port officials and to local officials in each town along the route, whose duties included verifying the internal passports issued at the port of entry and inspecting the goods in transit through the town.

#### Imported Products

As Charnvit points out, the Thai tended to export mostly tropical products and to import manufactured goods from elsewhere in Asia. A brief survey of products imported by Ayutthaya from each of its major trading partners in Asia, together with the Thai products exported to those ports, was compiled in the mid-1680s (Chaumont 1997: 94–8). Some of the imported products available in the numerous marketplaces of the capital are listed in a Thai description of the city in its final years (Boran 1969). Other products in the following discussion are mention in random observations at various times during the Ayutthaya period.

Textiles were among the most important imports, particularly printed cotton cloth from the east coast of India. Thai consumers must have been linked to the international cloth trade long before the founding of Ayutthaya. Imports of textiles are recorded in Ayutthaya and every other important port in a Chinese survey of Southeast Asian trading centers in the early 1400s (Fei Hsin 1996). And cloth was still the chief import from India after Bangkok became the capital. The Thai themselves produced cheap cotton textiles, which were exported and sold to poorer people in the ports of southern Asia (Pires 1944 i: 108). Fashion played a role in this trade. Cottons were dyed and printed in India, with specific colors and designs that would appeal to the Thai consumer. Although the cloth had to be low enough in price to be affordable to ordinary Thai buyers, the volume was so great, and

the demand so regular, that cloth for ordinary consumers probably accounted for a larger share of Ayutthaya's imports by value than any other product. The cloth trade also provided a large share of government revenue, because cloth was a royal monopoly good. The period in which this monopoly was established is not yet known. Silk may have been a monopoly good when the system was created in the early 1400s. The cloth monopoly in general, including South Asian cottons, is documented from the 1600s onward (Brummelhuis 1987: 44).

Many imported luxuries were consumed domestically in part and also reexported either east or west, depending on their origins. Luxury imports for rich Thai consumers included porcelain and lacquered goods from Japan and China, silks and satins from China, Vietnam and India, frankincense from Arabia, as well as gold, silver and precious gems. Carpets from Persia were used for seating officials and guests in the audience halls of kings, princes and high officials. Rose dew from India and musk from China were used as perfumes. Camphor from Malay and Indonesian sources had medicinal uses and was added to Chinese fireworks to create bright flashes of light. Edible birds' nests from the Malay peninsula and the islands were a luxury food item in Ayutthaya and were also reexported to China.

Less glamorous but utilitarian imports for sale in Thai marketplaces included brass, copper and iron wares, costume jewellery from India, combs, crockery (plates, bowls, cups), metal pots, pans and other implements used in cooking, ingredients for Chinese medicines and even some imported foods: notably tea from China and Japan, and jars of pickled vegetables and preserved fruit from China.

Crown ships and private traders supplied arms of all sorts to the royal arsenal; cannons, firearms, swords, and metal blades for lances and pikes. The Thai cavalry imported horses from India and Java. Another strategic import was sulfur. It was mixed with domestic supplies of saltpeter to make gunpowder.

## Exported Products

The Thai kingdom had no unique raw materials or manufactured goods to export and thus no unique competitive advantage. Everything the

Thai gathered in the forests or cultivated could be obtained at equally convenient ports elsewhere in Southeast Asia. Contemporary observers noted that the Thai were excellent artists and craftsmen, but no Thai middle class emerged, and no one else drew upon such skills to produce goods for foreign markets. Evidence from the mid-Ayutthaya period suggests that it was always difficult to find manufactured products that could be readily sold outside the country (Botero 1630: 603, Pires i: 104). Most exports were therefore unprocessed or semi-processed raw materials, although there are some exceptions, such as ceramic wares and the shipments of elephants to India.

Ayutthaya's success as a supplier to Asian markets was due to its multiple maritime trade networks, its network of suppliers and consumers in the interior, its ability to compete in terms of prices and the relatively free trading environment it provided in its ports. The following are the most frequently noted commercial exports to other ports in Asia. These goods were either produced in the central part of the kingdom or collected from other parts of the interior or ports on the Gulf.

Many materials for making clothing were exported, but the only manufactured item seems to have been cheap cloth. Other goods included raw cotton, the feathers of brightly colored birds (which were used in China for making fans and costumes) and products that yielded dyes (indigo for blues and sapan wood for yellows and reds).

The Thai must have produced leather goods, but only raw materials such as skins of deer, buffaloes, rays and sharks are documented as exports. These materials were in great demand in Japan and found their way not only into items of clothing but also into sword handles and armor. It seems probable that rare items such as tiger skins were sometimes exported. Another exotic export to China that has been documented is rhinoceros skin (Chang 1991: 164–86). An important complementary export for this industry was cutch (*si-siat* in Thai), from which the Chinese extracted a yellowish dye that was used in the tanning of dark leathers and also to dye cloth.

Ivory and numerous aromatic substances such as ambergris, civet, gum benjamin and other gums were among the items of relatively high value in relation to weight. Some the aromatics were ingredients for perfumes

and medicines alike. Other ordinary medicinal ingredients commonly reported were cutch (an astringent), chaulmoogra seeds (which produced an oil for treating leprosy) and bezoar stones (a concretion found in the stomachs of certain animals, which was used to treat fevers and as an antidote to poisons). Without doubt, a great number of other products valued by herbalists during the Ayutthaya period were shipped to various parts of Asia, although they are not document.

The demand for some products was due to their supposed magical qualities. The most valuable item was rhinoceros horn, used as an aphrodisiac by the Chinese. The more exotic items found their way into potions that were believed to enhance virility or longevity. Among the notable ones were penises of tigers and stags, and gall bladders of bears. Another product with unusual properties was coral, which was polished to make jewellery and was also used as a household decoration. It was in demand in China at that time, because of the belief that it warded off devils and evil spirits. Thai exports of hawksbill turtle shells (called tortoise shells in contemporary records) were used to make jewellery that was similarly believed to have properties of warding off evil.

Among food products, rice became the most important Thai export in the eighteenth century, because of the great demand in China, although it was exported to ports in the Malay peninsula, Sumatra and even Java in previous centuries. Some exports such as cardamom and pepper were used in cooking as well as preparing medicines. Other important staples were coconut oil, dried fish, lucraban seeds (which produced an oil), sago flour, salt and unrefined sugar. Alcoholic drinks were made from various kinds of fruit, and among them the most noted export was nipa-palm wine.

Other utilitarian exports included cheap ceramic wares (such as water storage jars used on ships), gamboge (used in medicines, as a dye and to make yellow ink), deer and ox horns, black lacquer, wax, various kinds of resins and insect lac (which was processed into shellac, varnishes, red lac dye and sealing wax). Metal exports included iron, lead and tin. Copper imported from Japan was used domestically to manufacture bronzes, such as Buddha images, and was also reexported to South Asia.

By far the most costly wood found in Thai forests was aloes wood (Thai kritsana and trakhan), which was burned as incense or added to

perfumes and medicines. In terms of volume as well as value, sapan wood was the most important export to Japan, where it was used to extract a red dye for cloth and mixed with other dyes to produce violet. Exports for cabinet making included sandal wood, teak and probably other fine woods found in Thai forests, such as rose wood and ebony-like black woods. A less costly export for making furniture and for other uses was rattan.

The most important manufactured exports were usually overlooked by contemporary observers. Even before the founding of the capital, traders who visited the Chao Phraya basin surely recognized that the area had an abundance of the raw materials necessary for building ocean-going vessels. As shown by Sunait's chapter, Mergui had equally fine natural advantages for shipbuilding. Many kinds of wood from the Chao Phraya basin, including teak, were used to construct junks that plied the seas from the Southeast Asian archipelago to Japan. The Thai reputation for good quality materials at low cost was so well known that the government of China encouraged its subjects in the 1740s to go to the Thai kingdom to build junks (Promboon And in the 1750s, Spaniards from Manila established a 1971: 266). shipbuilding enterprise in Ayutthaya. Ships of South Asian and European designs were constructed and repaired in the shipyards of Ayutthaya and Mergui, for service along the western trade routes. Indeed, the ship-repair industry in both ports was an important service provided to international shipping in every direction. Other manufactured goods that can be included in this export category, besides the ships and junks themselves, range from sails, riggings and wooden anchors to materials such as dammar, applied to the bottoms to make the vessels watertight.

This survey does not attempt to give an impression of how these trade goods changed in volume or variety as time passed. For such quantitative and qualitative changes, we will have to await comparative research in Japanese, Chinese and European records, to determine changes in trade flows and responses to changing prices and market demand. The present study attempts to go no further than to describe the main products exported and imported, with reference to the dynamics of trade at a few specific times during the Ayutthaya period.

## **Political and Trading Relations**

Diplomacy cannot be separated from the commercial aspects of official Thai contacts with other governments during the Ayutthaya period. The following survey therefore examines both aspects of such missions together. This brief essay is intended only as a glance at broad patterns of trade and diplomacy, to serve as an introduction to the other chapters in this volume. It begins with China, whose relations with the Thai kingdom are the best and most continuously documented throughout the Ayutthaya period.

#### China

Ayutthaya's earliest-known foreign relations began within two decades of its founding. Prior to that time, the rulers of two Thai kingdoms had sent a total of fourteen tribute missions to China, from 1289 to 1323 (Promboon 1971: 108). As Charnvit argues in his chapter, one of these was Lopburi, and the other (known as Hsien to the Chinese) was possibly a kingdom on the river that drains the western part of the central plain. Subsequently, no missions were sent to China for more than forty-five years. Then in 1370, only two years after a new dynasty took power in China, a Chinese delegation arrived in Ayutthaya on a mission to get the new Thai capital to restore the custom of sending tribute. The following year, the first ambassadors from Ayutthaya arrived in China. This exchange marks the beginning of Ayutthaya's longest-lasting and most consistently recorded foreign relations.

As Charnvit shows in his chapter, Thai-Chinese exchanges were intensive during the first decades of the fifteenth century. The Ming court sent seventeen missions to Ayutthaya, and all but two arrived during the first half-century of Thai-Chinese relations. The last mission arrived in Ayutthaya in 1482, and none were sent by China subsequently (Promboon 1971: 64). Although Thai embassies to the Chinese court were not evenly distributed in time, they were sent on average nearly once every three years, for a total of 129 missions (Promboon 1971: 110–20). The last one reached Beijing in 1766, when Burmese forces were already besieging the Thai kingdom.

Chinese records and contemporary observations by Europeans show

that the Thai enjoyed a highly privileged trading position in the southern Chinese port of Guangzhou (Canton) and that junks arriving from Thai ports were treated very liberally by the Chinese authorities. The pattern of crown junk trading was determined largely by Chinese rules, which required Thai ambassadors to land at Guangzhou and proceed by land from there. The overland journey to Beijing and back took roughly six months. During this period, the cargoes of the crown junks that brought the ambassadors were sold in Guangzhou, and Chinese goods were acquired for shipment back to the royal warehouses in Ayutthaya.

Trade between Thai ports and Chinese ports can be divided into three basic categories: tribute-trade, crown trade in other Chinese ports and private trade. The privately owned junks can be subdivided into those based in Thai ports and those of merchants whose home ports were in China or other countries. Charnvit's chapter explains the tribute-trade carried on by the crown junks that frequented Guangzhou: the sole port of entry for Thai tribute missions. Most of the privately owned junks, by contrast, seem to have avoided Guangzhou, perhaps because they could not compete with the crown junks in terms of price, although they may have been successful there with goods of lower unit value. The private junks from Ayutthaya went farther up the coast to Shantou (Swatow, a Teochiu-speaking area) and beyond to Xiamen (Amoy, a Hokkien-speaking area). Some went as far north as Ningbo and nearby Shanghai. Some stopped in Chinese ports to trade and load additional cargo, before proceeding to Japan (Ishii 1998: 99).

Junks that were owned by Chinese residents in the Thai kingdom, and were often built in Thai shipyards, were generally treated by the Chinese authorities as though they were coastal traders from other ports of China. Junks from Ayutthaya were thus able to operate in Chinese ports under the same tax regime and port regulations that applied to domestic Chinese junks. Thai crown junks and junks owned by Thai officials were likewise allowed to trade in these ports on the same terms.

The people involved directly or indirectly in trading ventures between Thai and Chinese ports can be divided into categories according to function, although the lines of distinction are not always clear (Cushman 1993: 97–8). There was no easily defined merchant class, because the people involved directly in trade represented many different levels of Thai society. They

included not only the Chinese captain and crew members who sailed a junk, but also investors (Thai government officials, royalty and other residents of Thai ports) who sent goods on consignment. Thai port authorities themselves were involved in this type of investment. Given the dual roles played in this respect by officials in the External Relations Ministry—as investors in the trading activities on which they themselves collected the taxes—it is easy to imagine complex relationships with junk operators that avoided taxation and government regulations.

The owner of a junk often hired the captain and others to sail his junk and transact his business in foreign ports. Sometimes the owner served as the captain and transacted business for himself as well as for others who sent goods on consignment. The roles were interchangeable, and the basic types of trading (tribute, crown and private) were interconnected by the role of the captains and others who were responsible for sales and purchases in foreign ports. One captain, for example, served as an officer on a junk that went to Japan in 1721. Two years later, he and his crew served on a tribute-trading mission to China with crown goods. The next year they engaged in private trade on a junk that sailed to Ningbo and back to Ayutthaya. The following season, he took the junk to Ningbo again before proceeding to Japan (Ishii 1998: 100–1).

During the 1700s, Chinese traders dominated Thai overseas trade, and trade with China seems to have expanded considerably. It is not yet clear, however, whether this expansion was great enough to counterbalance the decline in trade with South Asia, during the same period. Much research remains to be done on changes in Thai international trade in the eighteenth century, and at least four new features of the eastward trade deserve particular attention.

First, China briefly imposed a ban on trade with Southeast Asia (but not with Vietnamese ports) in the early eighteenth century. The ban did not halt trade with Thai ports, however, because junk operators found ways to circumvent the restrictions when they left their home ports in China, and went to Ayutthaya anyway (Ng 1983: 57). During the period of the ban, which was lifted after ten years, junks from Ayutthaya continued to call at Chinese ports, even as far north as Ningbo (Ishii 1998: 99–101).

Second, to meet domestic demand for rice, the Chinese government

began to encourage imports of Thai rice in the 1720s by offering exemptions from import duty. Subsequently the government continued to provide incentives and allowed duty reductions of up to 50 percent of the value of a junk's cargo, if a specified minimum amount of rice was included (Cushman 1993: 91). This policy was maintained, and rice became the most important Thai export to China, placing Sino-Thai trade in an even more favored position than ever (Promboon 1971: 262-3).

Third, a decree of 1754 allowed crown junks from Ayutthaya (as well as those from other tribute countries) to engage in special summer trading at Guangzhou. This measure increased the number of junks that the king could send to Guangzhou and also allowed trading every year, rather than the previously sanctioned rule of once in three years (ibid. 1971: 302).

Fourth, only ten years before the fall of Ayutthaya, China restricted all foreign trade to Guangzhou. Despite its outward appearance, the decree did not stop shipping between Ayutthaya and the other ports of China. Merchants in ports such as Xiamen continued to invest in overseas trade (Ng 1983: 58–9), and junks from Thai ports continued to trade as usual under the guise of Chinese coastal trading.

## Ryukyu Kingdom

The fact that the Thai had relations with the island kingdom of Ryukyu was unknown until the 1930s, when scholars began to examine an archive preserved near Naha in Japan's Okinawa Prefecture. The documents were in Chinese and had been written and preserved by the local Chinese community that served the Ryukyuan kings in the fifteenth and sixteenth centuries. The records concerning Ayutthaya are dated from 1425 to 1570 and have been published in their entirety, with an English translation and commentary (Kobata and Matsuda 1969). The archive is small: six letters (including one from the Thai king) to Naha during the years 1680 and 1681, thirty official letters from Naha to Ayutthaya and twenty-three voyage certificates issued to Chinese junk operators who were bound from Naha to Ayutthaya. There are also eight voyage certificates for Patani. These items represent more than half of the records concerning Southeast Asia, which suggests that Ayutthaya was ranked first among the Ryukyuan kings' trading

partners south of China.

Trade with Ayutthaya was initiated by the islanders at least by the mid-1390s. Successive Ryukyuan rulers recruited Chinese who lived in the island kingdom to operate junks and carry goods in a triangular trade on behalf of the Ryukyuan crown. The basic pattern was to carry goods mostly of Chinese origin to the Thai capital, and to take back to Ryukyu the Thai goods that were in greatest demand in China. When the Ryukyuan tribute missions went to China, some Thai goods were offered as tribute, and the rest of the cargo was sold in exchange for Chinese goods. Goods from Ayutthaya were thus involved in a second tribute-trading operation in China, albeit indirectly through the Ryukyuans. This trade continued until 1570, after which time the islands were increasingly brought under the control of Japan, and the official exchanges with Ayutthaya ceased.

The documentation on this trade and the friendly relations between the two crowns consists of letters written in Chinese to Ayutthaya, plus a few replies in Chinese. Apparently most of the letters from the Thai kings and ministers to their counterparts in Ryukyu have disappeared, but they are mentioned frequently in the extant documents, along with the gifts that accompanied them, which included Thai goods of high value and some manufactured goods such as cotton cloth and carpets from South Asia (Kobata and Matsuda 1969: 65, 75–6, 87–92). The Ryukyuan kings sent gifts such as silks, porcelain, fans and swords to the Thai sovereign, and one item was sent as a gift to the Thai king on each occasion: sulfur. This item deserves close attention, because it implies a strong Thai interest, at the time of the earliest Ryukyuan record, in obtaining sulfur, which may have been used in medicinal preparations but was also used to manufacture fireworks and possibly gunpowder.

# Japan

Formal relations were established relatively late with Japan, in comparison with the rest of East Asia, and did not begin for more than three decades after the last-recorded mission from Ryukyu. The exact period when the Japanese first began trading with Ayutthaya and settling there is still a matter of speculation. It is known, however, that in 1570, when the Spanish

took possession of Manila, twenty Japanese were living there (Blair and Robertson 1903 iii: 101). And the Japanese were trading at Melaka at least by the first half of the 1580s (Mendoza 1854: 318). Given these Japanese activities, it seems probable that Japanese traders were already investigating the Thai market and that they became established in Ayutthaya by the 1580s. They would have been especially welcome at that time, given the partial depopulation of the Thai kingdom and the shortage of manpower after the 1569 Burmese conquest. Moreover, Japanese fighting men may have been recruited by the young warrior-prince, Naresuan, who was seeking every possible means of strengthening the defenses of the kingdom against repeated Burmese invasions during the mid-1580s and early 1590s.

A Japanese ship with a cargo of arms for Ayutthaya was stopped in Manila and sequestered by the Spanish in 1589 (ibid. 1903 vi: 126). The weapons destined for Naresuan's army thus fell into Spanish hands: about 500 arquebuses (the most modern firearms available at that time), 500 swords and other bladed weapons. This shipment shows that Japanese traders were well informed about the current market demand in Ayutthaya and the urgent need at that time for arming the Thai forces. There are detailed records of Japanese trade in Thai ports after the turn of the seventeenth century, when the Japanese government began to issue trading licenses. These permits were given to entrepreneurs in Japan (Japanese, Chinese, Dutch, English and Portuguese merchants) who were trading in Southeast Asian waters. Their vessels sailed to nineteen different countries, and almost 20 percent were bound for Ayutthaya (Ishii 1971: 162).

Japanese Christian families may have begun migrating to Ayutthaya around 1597, when anti-Christian measures were invoked by the Japanese government. By the end of King Naresuan's reign in 1605, the Japanese community was probably substantial, comprising not only Christian refugees but also warriors and traders. Like other ethnic groups in the capital, the Japanese community was (or soon would be) organized under a Japanese leader, and the heads of the Japanese community soon acquired high positions in Thai government service. This community continued to grow in Ayutthaya until the 1630s, when Japan forbade all Japanese immigration and emigration (Smith 1977: 9).

As discussed in the chapter by Nagazumi, the initiative in opening

formal relations was taken by the Shogunate, which sent a letter to the Thai court in 1606. There were continuous friendly exchanges—letters at first, and later six Thai embassies to Japan during the period 1616–29. After King Prasat Thong seized the throne in 1629, however, the Shogunate refused to receive any official Thai missions, and diplomatic relations were never restored.

In the 1650s and 1660s, a new pattern of contact emerged, which characterized the final century of trade between Ayutthaya and Japan. After Japan closed its ports to most foreign trade in the 1630s, Chinese junks were still allowed to call at Nagasaki. Among the junks recorded from Southeast Asia, a large proportion were from Thai ports, and many of them openly identified themselves as junks commissioned by the Thai kings: in other words, carrying the cargoes of the External Relations Ministry for disposal in Japan, in return for goods manufactured by the Japanese. There were usually only a few Thai (most commonly two or three) on board the crown junks, and the business transactions at Nagasaki were handled exclusive by the Chinese. Some or all of the Thai passengers were almost certainly ministry officials and must have had a supervisory role in the transactions on the king's behalf.

The nature of the trade that emerged in the second half of the seventeenth century is clear from the records of the Nagasaki port officers (Ishii 1998: 42–98). Thai crown cargoes predominated in this trade (twenty-four of forty-two cargoes from Ayutthaya during the period 1687–1719, or 57 percent of the total). Crown junks were unusually large and accounted for a larger percentage share of total cargo by volume than their numbers imply. They had an even larger share of trade by value, since they had greater access than private traders did to high-value monopoly goods in the royal warehouses. The principal beneficiary of this trade was thus the Thai treasury.

#### Vietnamese Coastline

Three states in the Eastern Department's region are not yet well documented: the two Vietnamese kingdoms and the kingdom of Champa, which was overwhelmed by the gradual southward advance of the Vietnamese and eventually disappeared.

Vietnam, like other countries that were not contiguous with Thai territory, is scarcely mentioned in the Thai chronicles and only in the late Ayutthaya period. By the time that the Thai court began to take note of Vietnamese affairs in the seventeenth century, Vietnam was divided into two separate kingdoms. Both were ruled in the name of the Vietnamese emperor, who lived in the north, where the Trinh family held power. The south was governed from the capital city of Hué by the Nguyen family, and this division remained in place beyond the Ayutthaya period.

Nguyen-ruled Vietnam had regular trading relations with the Thai during the early seventeenth century, when rice production in the Mekong delta was not yet great enough to meet the demand in the region of the capital (Li 1998: 88). In the 1630s, for example, traders from the Thai kingdom are mentioned among the Japanese and Chinese who flocked to Vietnamese ports at that time (Manrique 1927 ii: 60), and particularly to Hoi An. The court at Hué seems also to have maintained friendly political relations with Ayutthaya during the reign of King Prasat Thong. A Nguyen crown junk was sent to Ayutthaya to purchase goods in 1632 (Li 1988: 76), and annual visits by envoys from Ayutthaya were reported in the 1630s (Li and Reid (1993: 31). By the 1650s, however, regular formal exchanges seem to have ceased. Even so, junks from the Thai kingdom were taxed at lower rates than most foreign vessels (Li and Reid 1993: 116), and they continued to visit Vietnamese ports for the rest of the Ayutthaya period, probably because the junk operators were part of the Chinese coastal-trading network in the region.

In Thai records, the Vietnamese are mentioned only in the context of Cambodia. Cambodian historians, for their part, have discovered little about Khmer-Vietnamese relations prior to the 1650s, partly because the two kingdoms were separated by Champa and thus not contiguous (Mak Phoeun 1995: 267). Vietnamese agricultural settlements were established in parts of Cambodia's Mekong-delta territory in the seventeenth century. The Vietnamese presence soon brought the court of Hué into conflict with the Thai, in a struggle for influence in Cambodia. From the mid-seventeenth century onward, disputes between rival claimants to the Cambodian throne frequently pitted the Thai against the Vietnamese, each supporting a rival candidate. Intervention by the Vietnamese and the Thai in a succession

dispute in 1658 (Mak Phoeun 1995: 294–5) was the first in a long series of hostilities that continued for nearly two centuries. Another series of interventions in the 1670s and 1680s is described in some detail by contemporary observers (Gervaise 1989: 196–201 and Ishii 1998: 21, 42–3, 60–1, 114). The intervention in 1716–7 is recorded briefly in the Thai chronicles (Damrong 1973 ii: 197–201) and contemporary Chinese observations (Ishii 1998: 93–5, 191).

One result of the 1716–7 conflict was the destruction of the Cambodian port of Banteay Meas. The history of this port and the emergence of a semi-independent kingdom along this coast during the final years of Ayutthaya is examined in the chapter by Sakurai and Kitagawa. Their study provides new insights into Thai-Vietnamese relations with respect to both Cambodia and the Chinese residents in the southeast tip of the peninsula in the eighteenth century. It also illustrates some features of Thai relations with the court of Cambodia—a vassal state that had communications with Ayutthaya both by land and by sea.

European visitors to Vietnamese ports often observed ships from Thai ports, which seem to have been part of the Chinese network of trade in these waters and provided regular communications. In the early 1680s, junks from both northern and southern Vietnam were reported every year at Ayutthaya (Gervaise 1989: 232). At least some Thai crown ships were sent to Vietnam during this period, more of which were reported in the north than in the south (Chaumont 1997: 95–6). In the 1690s Chinese junk operators from Ayutthaya went to south Vietnam every year (Lamb 1970: 53). Indeed, one reason why the French bishops of this period chose Ayutthaya as a gathering place for missionaries in transit was the availability of passage on junks bound for various ports of Vietnam.

The rise of a community of Vietnamese in Ayutthaya during the seventeenth century did not provide a commercial base for trade with Vietnamese ports, unlike the case of the Chinese and ports in China. The Vietnamese quarter, adjacent to the French seminary and cathedral, was in part a refugee camp, settled by Catholics and others who had fled from religious persecution and other forms of oppression in their homeland. Sakurai and Kitagawa show, moreover, that relations between the Teochiu (the predominant Chinese group in Thai territory) and the Cantonese

(who had settled in Vietnamese territory) were a major source of conflict around the end of the Ayutthaya period, and ethnic differences among the Chinese themselves may have curbed the development of trade and other communications with Vietnam.

Early Thai-Vietnamese political exchanges in the 1630s and 1640s may have been formalities that were essential to trading missions at that time. Once official trading relations ceased, the Thai court had no further interests to pursue on a regular basis. Political relations thus became inactive, and Thai crown goods must subsequently have been carried on consignment, under the guise of ordinary Chinese junk trade. Near the end of the Ayutthaya period, the Nguyen government itself saw no purpose in formal relations with the Thai court. As indicated in the chapter by Sakurai and Kitagawa, the Nguyen ruler rejected a 1755 Thai proposal for an agreement to protect junks from pirates off the Vietnamese coast. Nonetheless, there is evidence of occasional friendly contacts at the diplomatic level. In 1682, for example, the Thai minister wrote a letter to his counterpart at the Nguyen court, introducing a French bishop (Launay 1920 i: 113).

Opportunities for Thai-Vietnamese trade were restricted by the lack of complementarity in demand for each other's products. In the 1690s saltpeter, sapan wood, insect lac, mother of pearl, ivory, tin, lead and rice were supplied from Thai sources to Nguyen Vietnam (Lamb 1970: 53), although all of these products could be obtained elsewhere. The southern Vietnamese kingdom produced few goods that the Thai wanted to buy in return: notably silk and silk thread, but these goods were readily available from China, where the quality was better. The Chinese junk operators who shipped rice and other products to Vietnamese markets must therefore have been obliged to cast about for any return cargoes that seemed likely to turn a profit in Thai marketplaces. Their persistence, nonetheless, is reflected in the data provided by Sakurai and Kitagawa, showing that even in the midst of the 1771–2 Thai-Vietnamese war in Cambodia, Chinese junks from Thai ports continued to trade along the Vietnamese coast.

# Philippines

The fragmentary nature of records relating to Thai relations with

island Southeast Asia is well illustrated by the case of the Philippines. Some early trade with the Thai can be deduced from evidence such as ceramic wares produced in kilns in the Thai kingdom, during the fourteenth to seventeenth centuries, and shipped to the Philippines (Lim 1987: 18–9). But first-hand observations and written records begin only with the arrival of the Spanish and the founding of Manila in 1570. At that time, Muslim Filipinos in the region from Panay to Mindanao were reported to be well aware of Ayutthaya as an important importing country (Blair and Robertson 1903 ii: 116–7). Direct trade between Ayutthaya and Manila is recorded as early as 1587 (ibid. vii: 35).

European sources, although invaluable for some facts, do not reflect events from the Thai viewpoint, and it is always essential to examine current Thai needs and circumstances before drawing any conclusions or making broad generalizations. In the 1580s, the factor relating to the Philippines is well known: the need to defend Ayutthaya against a series of repeated Burmese efforts to restore the control imposed by Burma from 1564 to 1584. At this critical juncture, two sources of potential aid appeared, both previously little known to the Thai: the Japanese (who were skilled warriors and swordmakers) and the Spanish (who were potential suppliers of all kinds of weapons, including artillery).

In 1594, King Naresuan sent a mission to Manila, ostensibly to enquire about one of his junks that had disappeared, but more probably to make overtures to a potential ally and to investigate trading possibilities. His representatives had instructions to buy Spanish goods, and brought Thai goods to exchange for them (Morga 1971: 81–2). King Naresuan clearly had some knowledge of Manila as a potential market for Thai goods and as a supplier of Philippine and European goods, and his main objective was probably weapons, particularly firearms and cannons. Another Thai mission was sent to Manila in 1595–6. The Spanish replies were friendly but did not encourage an alliance. In subsequent years, King Naresuan probably saw no benefit in pursuing these relations because of the changed circumstances in the late 1590s in Burma (which was no longer a threat to Thai security) and in Cambodia (where the Spanish had intervened briefly, but ceased doing so after Naresuan's candidate for the succession was placed on the throne).

One Spanish historian (Rodao 1997) has identified five periods in

which there are some detailed records of relations between Manila and Ayutthaya. The first is the period of friendly Thai-Spanish exchanges of the 1590s, which have been extensively studied and documented (for example Groslier 1958, Briggs 1949 and Morga 1971). A two-decade period of hostile relations (arising from a Spanish attack on a Dutch ship on the Chao Phraya River in 1624) was followed by another long hiatus in relations. An argument is made for a probable increase in trade contacts during the 1680s, when European trading in Ayutthaya reached its height in the reign of King Narai. After another long interval, a Spanish embassy was sent to Ayutthaya in 1718 and concluded a treaty of friendship and commerce between the Thai kingdom and the government of the Philippines. A few scattered references to subsequent contacts attest to efforts by traders from Ayutthaya to pursue the relations envisaged in the treaty, notably with duty-free trading as a reciprocal incentive. The last period revolves around a company founded in Manila in 1752 for the purpose of building ships in the Thai capital. A shipwright's yard was built in Ayutthaya, but only one ship is known to have been constructed there before the company failed. Each of these ventures began and ended quickly, and little continuity can be traced in these Philippine-Thai relations.

Spanish trade statistics nonetheless provide an indication of the pattern of trade between Thai ports and Manila, at least during the period 1657–1714 (Chaunu 1960: 164–77). As shown in the examples above, traders were active both before and after the period of the Spanish data, but apparently no record was made of them. Given the hostility between Ayutthaya and Manila from the 1620s into the 1640s, regular trading may have become firmly established about the time that these records begin, or perhaps a decade earlier.

Only three ships are recorded after 1700, and the following observations therefore apply to the years 1657–1700. During this period, Philippine-Thai trade was limited in volume but very regular: at least thirty-nine vessels arrived from the Thai kingdom (the ports are not specified). Allowing for undercounting, which is noted in some entries, about one ship per year on average was involved in this trade. Among the twenty-eight vessels identified by type, 25 percent were junks and were probably operated by Chinese traders residing in either Philippine or Thai ports. The others

were of western design and were probably operated by European coastal traders, who must have resided in the Philippines, since Ayutthaya had no Spanish community.<sup>2</sup> These statistics may, however, be obscured by three-way or four-way coastal trading with other ports in East Asia, thus undercounting the actual number of ships that called at both Manila and a Thai port.

The value of the goods imported on ships from Ayutthaya ranged from 0.7 to 3.6 percent of the total annual imports of Manila (five-year averages 1666–1700). Moreover, two early averages are very prominent: 6.7 percent in the second half of the 1650s and 17.1 percent in the first half of the 1660s (Chaunu 1960: 207–11). What kinds of Philippine and Spanish goods were carried to Ayutthaya? Spanish wine was reported to be the most common wine in Ayutthaya in the 1680s (Gervaise 1989: 89). Contraband silver brought from the mines of Peru and Mexico through the port of Manila found its way to various parts of Asia, and contraband silver seems to have been one of the most important features of the Ayutthaya-Manila link (Rodao 1997: 40). It is possible, moreover, that some Thai goods made their way on the Spanish galleons across the Pacific to various places in the Americas. The limiting factor in Ayutthaya-Manila trade was probable the same as the case of Vietnam: a lack of complementarity in goods.

In the cultural sphere, a few facts are known. Filipinos occasionally went to Ayutthaya to study at the French seminary—a hotbed of revolutionary thought that spread its ideas eastward from the 1670s onward. The seminary served also as a place of asylum for missionaries who were expelled from time to time from China and Vietnam. In this safe haven, they regrouped and launched new offensives into the mission fields of East Asia. Such intellectual exports deserve attention as a subject in their own right, because of long-term implications for undermining administrative authority in Vietnam and parts of China. Filipinos were trained and ordained at the seminary from its very beginning. These Filipino priests were destined, however, not for the mission fields of their homeland but for the mainland Asian missions under the jurisdiction of French bishops.

### Sultanates of the Indonesian Archipelago

In the case of the Eastern Department of the Thai ministry, the most important political and trading relations can be traced chronologically, thanks to extensive documentation in Chinese, Japanese and Ryukyuan records. These sources, supplemented by European observations, provide a general impression of the network to the east in which junks from Ayutthaya were involved.

By contrast, source materials concerning Thai relations that came under the Western Department are fragmentary, lack continuity and often consist of nothing more than an occasional, casual observation. Even so, if the fragments of evidence are considered together, a general impression does emerge for both the Indonesian archipelago and the rest of South Asia.

The patterns of trade in this region are extensively documented in the general literature on Indonesian history, although Ayutthaya's role in this trade is not well represented. Anyone reading only the extant Thai records would be almost totally unaware that the island world existed. European records, on the other hand, show that the Thai court had both political and commercial interests in some of the island ports. Doubtless the Thai ministry's Western Department kept detailed records on each major port, but these documents, like most other Thai records, disappeared in the flames of 1767.

Official relations between the Thai court and the various sultanates in the archipelago are difficult to assess from the viewpoint of the Thai or the island courts, because the Thai records were destroyed and island records, if they still exist, have not yet shed light on this subject. Records that do exist tend to be random glimpses by Europeans, which contain very little detail. Specific years and places are known, concerning some Thai political relations and trade with the archipelago, particularly Aceh, Jambi, Riau, Banten, Borneo and Timor. But we may never know the actual context of the relations, the political issues that were involved and the goods that were traded. Rare examples of political motivations include the proposal by King Naresuan to the sultan of Aceh for a joint attack on the Portuguese at Melaka (Lancaster 1940: 103) and the queen of Aceh's invitation to King Narai to join an alliance against the Dutch (Launay 1920 ii: 154, Choisy 1997:

## 173, Bowrey 1905: xxxviii).

The earliest European observers noted the Thai concern with affairs throughout the Malay peninsula and Ayutthaya's historical claim to suzerainty over the entire peninsula. The Thai kings received token submissions from the rulers of some sultanates (such as Patani and Kedah) closest to the Thai provinces in the peninsula, but relations with those farther south on the peninsula seem to have been tenuous.

Other relations, such as those with Aceh, seem to have begun only during the second half of the Ayutthaya period: that is, after the Portuguese capture of the Melaka sultanate in 1511, the decline of Melaka as the chief regional entrepôt and the rise of other ports as important trading centers where Thai crown ships may have sought profitable exchanges. The sultans of Jambi in south Sumatra had relations with Ayutthaya and are reported to have sent the gold flowers (*bunga mas*) that were tokens of Malay-state vassalage to the Thai kings. French missionaries recorded the audience given by King Narai in October 1682 for ambassadors from Jambi (Launay 1920 ii: 115), but provided no details about the purpose of the mission. Dutch records, however, reveal that political affairs must have been involved, because a debate arose about whether Jambi was a vassal of the Thai crown or of the Dutch company (Vos 1993: 49).

The Thai strategy for establishing (or perhaps restoring) relations with Palembang is somewhat clearer. In the mid-1740s, when Palembang was suffering from a shortage of rice, the sultan announced that rice imports from Thai ports were essential, to prevent starvation. In 1744 a Thai crown ship arrived in Palembang with a cargo of rice. The sultan was informed that the Thai court could supply all of his needs but that he should send the traditional gold flowers when he made his request. Palembang had never sent tribute to Siam before, but the sultan might have complied, had the Dutch not intervened. The Dutch provided the rice and subsequently prevented ships of Thai origin from entering the river and pursuing talks with Palembang (Vos 1993: 37, 49).

Javanese traders were well aware of the early Ayutthaya kingdom and the extent of its territory, as shown by a Javanese map of the Asian coastline in the early 1500s (Earle and Villiers 1990: 149). In the mid-1680s, Ayutthaya had a small community of Javanese (Chaumont 1997: 84), and some

Javanese were living in the kingdom at the beginning of the twentieth century (Interior Ministry 1910: 142). The Civil Hierarchy Law, moreover, specifically mentions jurisdiction over the Javanese, which demonstrates that they were distinguished in some way from other resident foreign communities in Ayutthaya. Javanese activities in Thai trade could be a rewarding subject of study, if sources can be found.

#### Indian Ocean Rim

Trade contacts with ports in India and Arabia long predate the founding of Ayutthaya, since the Chao Phraya basin was not far from the routes across the Malay peninsula that led from the Indian Ocean to the South China Sea. The inclusion of frankincense in Ayutthaya's 1386 tribute to China (Ishii 1992: 81) demonstrates that Ayutthaya was already supplied by the trade network extending as far west as the Arabian peninsula. The earliest Arab text that describes the geographical position of Ayutthaya accurately is dated 1462 (Tibbetts 1979: 193). It is not surprising that, by this time, the new Thai capital was well known to Arab navigators and other South Asian traders. When this text was composed, the Thai had recently extended their control over part of the west coast of the Malay peninsula, in the area around Tenasserim, which offered relatively short, quick, overland communications with the Gulf coast and the capital. The port of Mergui, moreover, gave Ayutthaya's rulers direct access to the ports around the rim of the Indian Ocean, through the network that already existed at Mergui before the Thai took control.

Sunait in his chapter describes the early prosperity of this port and the economic rivalry in the sixteenth century that drew the Thai into conflict with the expanding Burmese empire. As a result, overland trade through Tenasserim was disrupted or stopped completely several times during the second half of the 1500s. The following century, by contrast, was a period of relative peace and rapid expansion of South Asian trade with Ayutthaya, as discussed in the chapter by Andaya. Commercial records give the impression of a large influx of South Asian traders to Ayutthaya in the 1610s (Smith 1977: 50). Thai records, moreover, show that South Asians from the Persian Gulf area moved to Ayutthaya at this time and assisted in reorganizing the External Relations

Ministry (Thiphakorawong 1939: 3), no doubt giving more prominence than ever to trade with South Asia.

These changes took place shortly after the beginnings of Japanese trading activities and the establishment of the Japanese community in The combination of these two phenomena seems to have contributed to dynamic growth in Ayutthaya's maritime trade. The Muslims bound the Thai into the Islamic trading world as far west as the Arabian peninsula. The Japanese, for their part, bought Thai goods as well as goods in transit from South Asia, and carried them to the ports of Vietnam and Japan. This burst of Indo-Japanese activities lasted through the 1620s. Trade with Japan was temporarily disrupted during the next two decades, and the Japanese community at Ayutthaya dwindled. Meanwhile, the South Asians grew increasingly influential at the Thai court and promoted their trade interests accordingly, using the Chinese network for their trade with East Asia. The number of South Asians residing in Ayutthaya may have reached a peak in the 1670s or early 1680s, before King Narai took action against many corrupt South Asian officials in his service and expelled them (Chaumont 1997: 81). Nonetheless, he continued to maintain relations with South Asian and other Muslim courts, and the trading community remained active.

In the mid-seventeenth century, King Narai sent an embassy to the ruler of Golkonda at Hyderabad, as Andaya mentions, but records of such relations are sparse. French observers (Chaumont 1997: 110–3, Gervaise 1989: 227) noted that ambassadors from the Shah of Persia and the Mughal emperor were received by the Thai king at a higher level of court protocol than were ambassadors from lesser countries—presumably meaning the island sultanates and the Lao—but provide no details of the context of the missions. Mughal officials invested heavily in trading ventures from Bengal, which went to ports such as Tenasserim, and trading relations seem the most likely motive for all these missions.

The best known exchanges were with Persia. King Narai's ambassadors to the Shah reached Persia in 1669 (Vajiranana 1916 ii: 92–8). And a return Persian embassy, which stayed in the Thai capital almost the entire year 1686, is documented in a diary kept by one member of the mission (O'Kane 1972).

Other exchanges in the 1600s, as shown in the chapter by Andaya, are

known thus far only through random observations made either in Ayutthaya itself or in various places in India. Very little is known yet about Ayutthaya's political relations with South Asia during the 1700s, although trading relations are relatively well documented, especially those with the port of Mergui (Prakash 1998: 289). The only archives that once documented these political affairs comprehensively were the Thai king's secretariat, where letters from all foreign sovereigns were kept (Gervaise 1989: 228), and the External Relations Ministry. Both archives were destroyed during the Burmese sack of the Thai capital.

Sri Lanka developed a special relationship with the Thai kingdom. No trading relations were established, and at the end of the Ayutthaya period, there was no direct shipping between the island and Thai territory, not even to Mergui. The two kingdoms nonetheless were economic competitors, because both exported elephants to sell in Indian markets (Bowrey 1905: 179–8). Cultural relations between the Thai and Sinhalese began, as noted by Charnvit, before the founding of Ayutthaya, when Thai monks went to study in the Buddhist island kingdom. Sri Lanka was well known to the Thai, not only for its religious scholarship but also as the site of sacred relics: the two major reasons why Thai monks have embarked on pilgrimages to the island over the centuries.

These ecclesiastical relations took a political form during the final decades of Ayutthaya, when a serious decline in the Sinhalese Buddhist Order led the Sinhalese king to seek help. After making two contacts with the Thai court during the 1740s, and receiving positive assurances both times, he sent the customary royal letter with three ambassadors, royal gifts and monks, who were formally received at the Thai court in 1751. King Barommakot reciprocated with an embassy to Sri Lanka, which included the Thai monks who were needed to perform ordinations and restore the Buddhist Order in the island. At least two other groups of Thai monks were sent to Sri Lanka later in the 1750s. These relations were deemed important enough by the Thai chroniclers to warrant a rare reference to South Asia: an entry recounting the 1751 audience for the Sinhalese (Damrong 1973 ii: 235). Although these political relations were short-lived, Thai monks pursued the ecclesiastical exchanges and continued to make pilgrimages to Sri Lanka (Damrong 1916: 15-6).

No official relations were sought by the Thai court with the Maldive Islands, but the Maldives were an important source of one imported item that was used by even the poorest of Thai people. Gujarati ships regularly sailed south from India to the Maldives and then went to Tenasserim (Saris 1900: 222). One reason for taking this route was to load a cargo of cowries: small, glossy and sometimes brightly marked sea shells, which were used in place of coins in Thai marketplaces. The Philippines and Maluku were reported to be other sources of Ayutthaya's cowries (Gervaise 1989: 120, Fryer 1909: 219). Their use in the Thai capital early in the fifteenth century was noted by Chinese explorers (Fei Hsin 1996: 43), at a time when Thai coins had not yet been minted. These shells were similar in shape to the first Thai silver coins: the bullet-shaped (or perhaps more correctly, cowrie-shaped) baht that were introduced in the mid-fifteenth century (Wicks 1992: 182). Despite the introduction of coins, cowries continued to be used for transactions of small value in Thai marketplaces throughout the Ayutthaya period.

Most of the Thai trading representatives mentioned in extant records were sent on ad-hoc missions to specific ports to promote friendly relations with the local ruler and his court, but their primary objective was probably to seek the best possible terms for Thai crown trade, particularly reductions or waivers of taxation. The Western Department in the Ayutthaya period also appointed some merchants, who resided in the ports of greatest importance for Thai crown trade, to act as managers of royal trading transactions. According to a 1674 report (Launay 1920 ii: 70), one of the leading Muslim merchants in Masulipatnam was also the royal Thai trading agent. As noted by Andaya, another agent of the Thai crown resided in Golkonda. These are rare examples of a long-term official presence on behalf of the Thai king in foreign ports, although such agents must have been appointed in numerous trade centers during this period and in the following century. Since such appointments were often reciprocal, agents of South Asian rulers may likewise have resided and traded in Mergui and Ayutthaya.

Our lack of knowledge about Thai relations with South Asian governments (other than Sri Lanka) during the 1700s may be due in part to a lack of basic research. Nonetheless, the existence of a few resident trading agents of the crown is known: one at San Thomé in the suburbs of Madras (Basset 1989: 633), others in Surat and Masulipatnam, and a group of traders

sent from Ayutthaya to reside in Batavia (Brummelhuis 1987: 43).

### Decline of Trade with South Asia

The decline of trade with South Asia was already apparent by the mid-1680s, in the final years of King Narai's reign. Contemporary observers attributed the slump in trade to two factors in Thai policy. First, many South Asians were expelled from the kingdom. Second, the royal monopolies encompassed virtually all international trade goods (Chaumont 1997: 81, 97–8). Historians have tended to interpret the events surrounding the death of King Narai in 1688 as a turning point, beyond which the Thai court became inward looking, discouraged foreign traders and depressed western trade further. But the internal factors most often cited—trade policy and widespread resistance to Phet Racha's usurpation in 1688—had no more than short-term effects on trade.

If domestic explanations are needed, a far more serious factor, with long-term consequences, was the smallpox epidemic of 1695 (Launay 1920 i: 290–1). It persisted into 1696, reduced the population and must have had a strongly negative effect on demand for imported goods for everyday use, such as cloth from South Asia and inexpensive household goods from China. The numbers of Chinese junks arriving during this time may be an indicator sudden change. During the 1696 trading season, when the effects of the epidemic became apparent, at least thirteen junks from China were reported at Ayutthaya; in the next season, only two seem to have arrived; and in each of the following two years, only six or seven came. By 1703, however, the number had risen to about ten (Ishii 1998: 74–83), and imports from China were recovering.

In the case of South Asian trade, external factors seem to be more important than internal events in explaining the decline. One author offers the following general impressions from the viewpoint of South Asian merchants who exported to Tenasserim, Phuket and other west-coast ports during this period. He concludes that

the decline of the Bengal-eastward trade ... was ascribable entirely to the withdrawal from high-seas trade by Mughal state officials engaged in

trade in addition to their other activities. The volume of eastward trade carried on by the ordinary merchants registered no particular decline. (Prakash 1998: 236–7)

This view is supported by reports that ordinary South Asian traders continued to ply the overland route to Ayutthaya from Tenasserim near the end of King Narai's reign (Ishii 1998: 41, 54), in spite of the expulsions of Muslim officials. Likewise during the 1680s and 1690s, coastal trading by some Europeans continued without interruption (Chaunu 1960: 171–3), although most English and French traders left temporarily. Moreover, Narai's comprehensive trade monopoly seems to have been abandoned quickly. His two immediate successors both encouraged European traders to come, and offered trade concessions as incentives (Launay 1920 ii: 93, Prakash 1998: 289), although with only modest success.

Mergui continued to play the major role in trade with South Asia. After a short period of interruption, following the sudden exodus of most Europeans and the death of King Narai, Mergui regained its former standing and was second only to Pegu in importance in country trade with Madras (Mills 1997: 45). In the early 1700s, Muslim merchants again dominated the import trade in Indian cotton cloth at Mergui, and European coastal traders found it increasingly hard to compete in this market (Prakash 1998: 224). European ships nonetheless went to Mergui regularly, because of the resources available for repairs (Launay 1920 ii: 98).

In the 1700s, as in the previous century, the most profitable Thai exports to India were elephants and tin (both crown monopolies), and Indian printed cottons (likewise monopoly goods) were the imported items in greatest demand in Thai markets. Crown ships pursued the trade in these same three goods into the early nineteenth century (Damrong 1969: 134–7). Trade with South Asia offered no institutional tax advantages comparable to those with China, and unlike the Thai supplies of topical goods that satisfied a continuing demand in China, the Thai had few products that could be sold for a good profit in South Asian markets. Moreover, Ayutthaya's old competitive advantages as an entrepôt for Chinese goods in transit to South Asia began to disappear in the course of the 1600s and 1700s. Direct shipping between India and China became more developed during this

period, and European companies began to manufacture and supply finequality silk and porcelain to India.

By the 1700s, it is not obvious what the Thai markets had to offer South Asian merchants, other than elephants and tin. But individual Muslim merchants continued to trade actively. Mid-century observers spoke of the great affluence of the Muslim merchants in Mergui (Launay ii: 144). In Ayutthaya itself during its final days, there were about seventy-eight separate marketplaces within the capital's walls, and four of these were clearly identified as markets in which Muslims were concentrated (Boran 1969: 203–4). Indian cloth was sold in two of them, and South Asian traders may also have worked in other markets that specialized in specific kinds of cloth. In one area, they sold cheap brass goods such as bracelets, anklets, decorative hair pins, rings and small bells. In another, their wares were household goods such as baskets, rope, woven mats and wire. Thus, in spite of their reputation primarily as cloth traders, they offered an array of inexpensive goods for everyday use.

### European-Held Ports of Asia

The histories of Asian ports that were controlled by Europeans during the Ayutthaya period have been extensively documented: the Portuguese in Goa, East Timor and Macau, the Dutch in Batavia, the Portuguese (and later Dutch) in Melaka, the Danes in Tranquebar, the French in Pondichery and the English in Madras. Ayutthaya's trade extended to all these ports, either directly by ship or indirectly by way of the transpeninsular route through Tenasserim. So much has been published about European trading activities that they need no introduction here and will be mentioned only briefly, in the context of intra-Asian trade and communications.

After an initial flurry of interest in the 1510s and 1520s, Portuguese officials concluded that Ayutthaya would not be an important source of goods for Portuguese crown trade, and Portuguese involvement in Ayutthaya was left to private traders thereafter. The Portuguese seem to have sent ships every year between the Coromandel Coast and Tenasserim until the middle of the sixteenth century, although there is little documentation about these activities (Flores 1995: 34). The emergence of this trade may be one of the

economic factors in the Burmese-Thai rivalry of this period, which is the subject of the chapter by Sunait.

Similarly, trade between Thai ports and Portuguese Macau did not offer any special advantages to Thai and Chinese entrepreneurs in Ayutthaya. Prices were higher in Macau than in Guangzhou, but one crown junk went to Macau each year, according to a report in the 1680s (Chaumont 1997: 95). Portuguese ships were sometimes chartered to carry crown goods (Brummelhuis 1987: 35), which may have been one way of obtaining better terms of trade at Macau. Macau nonetheless was part of the intra-Asian network of communications with Ayutthaya. It served as a safe port for some people in transit, especially French missionaries during the final century of the Ayutthaya period. Some of the missionaries stayed briefly in Ayutthaya for language training and then passed through Macau, sometimes accompanied by seminary students, en route to missions in Vietnamese and Chinese territory. Voyagers from South Asia sometimes were able to get passage on Portuguese ships to Macau, when no ships were bound for Ayutthaya, and on Portuguese ships or Chinese junks from Macau to Ayutthaya. The Dutch at Batavia played such an important role in this network that even the Catholic missionaries often had to avail themselves of Protestant services, in order to reach their destinations. These communications—for carrying goods on consignment as well as carrying passengers—thus linked Thai ports into the wider coastal network that included Dutch, French, English, Portuguese and other Europeans.

#### **Overland Relations**

Although maritime relations are the subject of this book, brief mention should be made of contacts by land, because the External Relations Minister was responsible for overland as well as maritime diplomatic relations. These exchanges were with the rulers of the kingdoms bordering on Thai territory: the Lao at Champasak, Vientiane and Luang Prabang, the Muang at Nan and Chiang Mai and the Mon at Pegu (until its incorporation into the Burmese empire in the sixteenth century). There were occasional contacts with Shan rulers, and at least one embassy is recorded from as far north as Chiang Rung, capital of the Lü kingdom of Sipsong Panna on the upper

Mekong (Klaproth 1832).

There were no normal political relations between the Thai and Burmese capitals, other than the period between 1564 and 1584, when Ayutthaya was a dependency state of the Burmese empire. The successive conflicts between the Thai and the Burmese, from the 1540s to the 1850s, have been extensively studied (Damrong 1963). Even during the four decades following the 1767 destruction of Ayutthaya, when relations were the tensest and most embittered, the two adversaries occasionally engaged in a dialogue. Letters were exchanged between ministers of the Thai and Burmese courts, as well as between governors on both sides of the frontier (Damrong 1964). The objective was to restore friendly relations, although the only positive result seems to have been a lessening of fears about renewed invasions. It seems likely that similar exchanges took place during the final century and a half of the Ayutthaya period. For example, in documents of the mid-1600s, there is some vague evidence of contact between the courts and an exchange of royal letters (Brummelhuis 1987: 39, 57).

The approach advocated by Sunait for seeking economic factors to explain historical events is equally applicable to the southeast frontier of the kingdom. After the fall of Angkor, the Cambodian capital was moved to a site near the Mekong and more accessible to ocean-going vessels. The new capital was destroyed, however, during the Thai invasion of 1594. Historians portray this war in the political terms that are outlined in the Thai and Cambodian chronicles. But economic motivations also played a role. Two decades earlier, the second Thai defeat by the Burmese (in 1569) was followed by a slump in Chinese trading activity, and during the 1580s and early 1590s, when the Thai capital was repeatedly besieged by Burmese forces, Ayutthaya was not an attractive port of call. Many Chinese and Japanese junks of this period probably turned to the peaceful Cambodian capital, where they could procure most of the goods that they would otherwise have purchased from the Thai market. One objective of the crushing blow delivered to the Cambodians in 1594 was surely to disrupt this flow of goods through Cambodia and regain Thai domination over this lucrative trade.

Similar considerations are treated in the chapter by Sakurai and Kitagawa, who examine the destruction of the Cambodian port of Banteay Meas in 1717, its rise during the next half century as a Chinese-dominated trading center and its next destruction by the Thai in 1771. The authors outline further changes in trade and political power along the Cambodian coast in the eighteenth century, providing a new perspective on the southeast extremity of the Gulf area. They show how a virtually independent port-kingdom came into existence there, during the final decades of the Ayutthaya period, in territory that has usually been assumed to be under Thai domination.

They also discuss new agricultural settlements in the Mekong delta and the gradual extension of Vietnamese control in the direction of the Gulf coast. To complete their story from the Thai viewpoint, it should be added that the Thai court in the early Bangkok period maintained friendly relations with the heir to the Nguyen throne (the future Emperor Gia Long). King Rama I provided him with weapons and other material support for his struggle to defeat the Tay Son usurpers, who had seized both the north and the south of Vietnam during the 1770s and 1780s. King Rama I also agreed to acknowledge the Nguyen heir's de facto control over Banteay Meas (Ha Tien), which was a strategic port of entry from the Gulf into the Mekong delta and for supplying Saigon—the Nguyen base of military operations from 1787 to the end of the century. As a result, the entire southeast coast of the Gulf passed peacefully out of the sphere of Thai authority.

Given the importance of trade in Ayutthaya's early development, the theme of economic rivalry deserves careful attention, and major events such as these should be reassessed in future studies of relations between the Thai and their immediate neighbors.

# A Maritime Perspective for Future Research

Dozens of books have been written about Ayutthaya's political and commercial relations with Europeans. Indeed, European publications with a few details on this subject appeared as early as the sixteenth century in the first editions of Varthema (1510), Pigafetta (1525), Ramusio (1556), Barbosa (1563), Barros (1563) and Cruz (1569), to name but a few published prior to 1600. Given the predominance of contemporary European sources, both published and unpublished, and the near-absence of contemporary Thai

records, it is not surprising that successive generations of historians have drawn upon these rich sources of information and have consequently placed emphasis on relations with Europeans.

Much less attention has been paid to Thai relations with the other countries of Asia. Japanese and Chinese historians have drawn upon their respective records for the cases of Japan, China and the Ryukyu kingdom. This book attempts to bring some of these research findings together, to fill a little of the remaining gap in the literature and to provide a broad perspective encompassing all of maritime Asia, from Japan in the east to the Arabian peninsula in the west.

The chapters provide a chronological sampling that ranges across Ayutthaya's history. Wyatt and Charnvit examine the capital's first century. Sunait continues with the second half of the fifteen and part of the sixteenth centuries. Andaya and Nagazumi survey the seventeenth century. And finally, Lapian, Sakurai and Kitagawa examine important changes in the eighteenth century. These contributions are intended as a modest beginning, and it is hoped that they point the way to new areas of investigation and a better understanding of Thai history from the perspective of its maritime economy and diplomacy.

# Appendix: A Translation from the Civil Hierarchy Law

The following is a translation of article 11 of the Civil Hierarchy Law (phra aiyakan tamnaeng na phonlarüan) in the Three Seals Law Code (Kotmai tra sam duang 1986 i: 189–93). It provides an outline of the structure of the Ministry of External Relations and Maritime Trading Affairs at the time the law code was revised in 1805. No ministry name appears in the text of the law, nor does the popular title for the minister: the Phra Khlang. His long formal title (the first entry in the law) was often shortened to Ok Phaya (later Chao Phraya) Kosa Thibodi (or shortened further to Ok Phaya Kosa).

As a guide to reading the text, annotations have been added below in square brackets by the translator. They do not appear in the original. For research purposes, these annotations should be used with caution, because they are the translator's interpretation of the arrangement of the names in the law. The divisions added below are based on the *sakdina*-ranks

(or simply na), which are the quantitative measures of official status. These are listed in descending order within each division of the hierarchy.

#### [Minister]

Ok phaya si thamma ratcha decha chat ammattayanuchit phiphit ratana ratcha kosa thibodi aphai phiriya bara krama phahu [who uses] the Lotus Seal [and] has the *sakdina*-rank of 10,000

[First Department. The Text does not indicate a department title. The titles of officials indicate that it was a Department of General Administration, Legal Appeals and Records.]

Phra Phiphat Kosa, the senior deputy minister, 1,000 na

Khun Phinit Chai, the deputy minister who sits as judge, 800 na

Khun Raksa Sombat, who affixes seals to petitions for distribution, 800 na

Khun Ratcha Akon, in charge [?] of the central registers [i.e., ministry bookkeeping], 800 na

Khun Thep, head of royal taxes, 600 na

Khun Yisan Sapphayakon, chief record keeper, 600 na

Khun Thip Kosa, 800 na<sup>4</sup>

Khun Thanarat, who distributed the king's remunerations [bia wat, annual or occasional grants of funds to individuals], 600 na

Eight khun mün [petty officials] who come under Khun Si Ratcha Akon, each having 300 na

Thirteen khun mün who come under Khun Thep Ratcha, each having 300 na

Khun Sombat Bodi, drum unit [?]:5 four khun mün each having 600 na

Khun Kaeo Ayat, maritime legal clerk, 600 na

Khun Akson, scribe, 600 na

[Second Department. No department name is given in the text. This department was known popularly as the Krom Tha Khwa (literally the Ports Department of the Right) and was responsible for maritime affairs to the west (India and the rest of South Asia) and south (the Indonesian archipelago).]

Phra Chula Ratcha Montri [department head], 1,400 na

Khun Ratcha Setthi, the deputy head in charge of South Asians, Javanese, Malay, English [and so on?], <sup>6</sup> 800 na

- Luang Ratcha Montri, harbor master, in charge of South Asians, English, Vietnamese and Portuguese (khaek prathet angkrit yuan farang), 800 na
- [1] Mün Phinit Wathi, [2] Mün Si Song Phasa, [3] Mün Satcha Wathi and [4] Mün Samret Wathi, four interpreters, 300 na each
- [1] Mün Thip Wacha and [2] Mün Thep Wacha, two English interpreters, 300 na each
- Luang Nonthaket, harbor master, in charge of Muslim [?] South Asians,<sup>8</sup> 800 na
- [1] Mün Satcha Wacha and [2] Mün Satcha Wathi, two interpreters, 300 na each

[Third Department. No department name is given in the text. This department was known popularly as the Krom Tha Sai (Ports Department of the Left) and was responsible for maritime affairs to the east (China, the Ryukyu kingdom and Japan) and the Chinese trade network in general (including its ties with the archipelago). It also operated the crown junks.]

Luang Chodük Ratcha Setthi, department head, 1,400 na

Luang Thep Phakdi, harbor master, in charge of the Dutch, 600 na

[1] Khun Thong Sü and [2] Khun Thong Samut, two Chinese interpreters and area officers (nai amphoe), 600 na [each]

Khun Wora Wathi, French interpreter, 300 na

[1] Khun Racha Wadi and [2] Khun Raksa Samut, captains' interpreters, 300 na

Khun Wisut Sakhon, interpreter for translating for the [Chinese] junk captains at Paknam, 400 na

Chinese, South Asian, Portuguese (farang) and English captains of large vessels of 4 wa or more [decks at least 8 metres wide], 300 na [each]

Captains of vessels of more than 6 meters [deck] width, 200 na [each]

Chun Chu,9 junk captain, 400 na

Ton Hon, navigator, and La Ta, chief records keeper, 200 na [each] for a large junk and 100 na [each] for a small junk

Pan Chu, who repair and refurbish junks, and Tai Kong of the Left and Tai Kong of the Right, two helmsmen, 80 na each

[The next six crewmen, all of the same rank, are grouped together, perhaps to show the structure of this part of the crew.]

Sin Teng Thao of the Left and Sin Teng Thao of the Right, 2 middle-ranking records keepers, 50 na each

A Pan, [responsible for the] main mast, 50 na

Chong Kwa, who oversees all the men [?], 50 na

Tek Kho, who guards the cargo, 50 na

A Küng, junk's carpenter, 50 na

[The next six crewmen are likewise grouped together.]

Iao Kong, who performs worship [bucha phra, also meaning paying hommage to images or other sacred objects], 30 na

Tua Lia, in charge of the riggings of the rear mast, 30 na

Sam Pan, in charge of the riggings of the forward mast, 30 na

Chom Phu, 30 na [There is no indication of his duties in the text.]

Thao Teng, in charge of the anchor, 30 na

Hu Tiao, who sounds the water's depth, 30 na

[The next twenty-two crewmen are likewise grouped together.]

It [number 1] Sian, Yi [number 2] Sian and Sam [number 3] Sian, who lower, 25 na [each] [These may be the men who raise and lower the sails.]

Chap Ka Thao, who swabs the junk, 25 na

Eighteen Boei Pan [term not identified], retainers of the Chun Chu, La Ta and Pan Chu, 25 na [each]

Seven lesser crewmen, who stand on guard, 16 na each

[Fourth Department. Royal Warehouses Department] [10]

Phra Si Phiphat Rattana Kosa [department head], 3,000 na

Luang Rattana Kosa, 800 na

Khun Phibun Sombat, 600 na

Khun Sawatdi Kosa, 600 na

Mün Sombat Bodi, 300 na

Mün Thanarat, 300 na

#### **Notes**

- 1. Lailert (1972: ch. 6) indicates the transfer took place between 1688 and 1767 but does not find evidence of an exact date. A missionary report dated January 1699 mentions that the deputy minister (Phraya Phiphat Kosa) was preparing instructions to be given to the governor of Tenasserim and the newly appointed governor of Mergui (Launay ii: 25). Orders to a provincial town were issued by the ministry responsible for administration in that area, and thus administrative responsibility for the peninsular area must have been given to the External Relations Ministry prior to 1699.
- 2. Missionaries were allowed to engage in trade to support themselves, although the French mission society did not permit its members to do so. Some of the early Ayutthaya-Manila coastal trading might be related in part to the presence of entrepreneurial Spanish, Portuguese and Italian priests in Ayutthaya.
- 3. European corruptions of the term *phra khlang* (such as *barcalon*) may give the misleading impression that it is derived from the title of minister's counterpart in a Muslim sultanate: the *shahbandar*. The Thai term *khlang*, however, is a Khmer loanword and refers to a storehouse or warehouse for goods or treasure. The more precise Thai term for the ministry's buildings is *khlang sin kha*, which refers specifically to a warehouse for trade goods. The prefix *phra* shows that it is a state institution.
- 4. Since the number 800 is out of descending numerical order, this official may have been the head of a subdivision comprising the positions that appear below his title. Or the number in the text may be an error for 600.
- 5. The term *klong chana sut*, if the spelling is correct, indicates something to do with a drum. This unit of four men may have been involved in communicating ministerial instructions, by going to a public place, beating a drum or gong to assemble the people and then reading the instructions aloud.
- 6. The translations of the terms for the nationalities named in this list (khaek prathet chawa malayu angkrit) are tentative and subject to considerable doubt. Ethnic definitions that were still familiar in the

early twentieth century appear in the 1909/10 census, which used the prefix *khaek* for eight categories of people: Malay, Javanese, Cham, Thet (meaning Muslims from India), Sikhs, Sinhalese, Hindus and Klings (Interior Ministry (1910: 142). The term *khaek prathet* in the 1805 law code may therefore have the meaning of "*khaek* of all nations" and may thus comprise all South Asians (defined here as people from Arabia, Persia, India, Sri Lanka, the Malay peninsula and the Indonesian archipelago), both Muslim and non-Muslim. See the text of the chapter for further discussion.

- 7. The translations of these terms (khaek prathet angkrit yuan farang) are likewise tentative. The term farang (meaning a person of European ancestry in modern Thai) was used in the Ayutthaya period for the Portuguese, who were virtually the only Europeans in the Thai kingdom for nearly a century. See for example a 1674 missionary report in Latin, which states that the Portuguese settlement was known locally as Ban Farang, or "village of the Farang" (Launay 1920 ii: 60). In the early Bangkok period, the ethnic category farang doem ("original Europeans" in modern translation) was still used for the Portuguese Christians.
- 8. This ethnic term (*phram thet*) literally refers to Brahmans of India (that is, Hindus) and perhaps includes other non-Muslims from India. But the evidence of a Hindu trading community in Ayutthaya is very slight. The market adjacent to the Great Swing of Siva (Sao Ching Cha, used in ceremonies by the court Brahmans) was called the Brahman District (Yan Phram). It sold household goods such as baskets, buckets, mats and wire (Boran 1969: 205) and was the only market with this ethnic identification. In spite of the written law text, this group may have comprised Muslims of Indian, Persian, Malay and Indonesian origin in the late Ayutthaya period. See the text of the chapter for further discussion on the division of responsibilities between the two harbor masters.
- 9. Beginning with Chun Chu and ending with Boei Pan, all the terms for individual crew members seem to be adopted from a Chinese dialect.
- 10. The duties of these officials are not stated in the text but can be deduced from their titles. The two officials with titles including the term *sombat* ("wealth" or "goods") and the three officials with titles including the

term *kosa* (associated with maritime affairs) suggest that this department was responsible for the storage of royal trading goods, which were either imported or collected from the provinces for export. The name Royal Warehouses Department is conjectural.

# ทวิลักษณ์ในเอโดะและในยุคเอโดะ

ทาเคชี นาคากาว่า

กุญแจดอกสำคัญที่จะช่วยให้เข้าใจวัฒนธรรมเอโคะได้เป็นอย่างดีคือ ความเข้าใจใน ลักษณะต่างๆ ของเอโคะ ลักษณะดังกล่าวนั้นคือความเป็นทวิลักษณ์ ค้านหนึ่งคือลักษณะ ระเบียบแบบสมัยกลาง ในขณะที่อีกค้านหนึ่งคือความกระตือรื้อล้นและอิสระภาพแบบสมัย ใหม่ เชื่อกันว่าลักษณะแบบทวิลักษณ์หรือพลังที่แฝงอยู่ในความขัคแย้งนี้เอง คือพลังผลัก คันให้เกิดโตเกียวในปัจจุบัน รวมทั้งญี่ปุ่นในสมัยใหม่และในปัจจุบัน

# 1. ลักษณะทางประวัติศาสตร์ของสถาปัตยกรรมในยุคเอโดะ

สถาปนิกในยุกเอโดะ ซึ่งเป็นช่างไม้ จะให้ความสำคัญกับการศึกษาคิวาริ (Kiwari) ซึ่งเป็นระบบการคำนวณแบบสถาปัตยกรรมที่ปฏิบัติสืบทอดกันมาเป็นอันดับแรก ตามแนว ทางคำนวณนี้ การกำหนดขนาดของอาคารจะขึ้นอยู่กับระยะห่างของส่วนประกอบของตัว อาคารระหว่างเสาสองคัน ดังนั้นแบบของสถาปัตยกรรมที่สมบูรณ์แบบจึงต้องมีฐานมาจากคิ วาริ ระบบวิธีการคำนวณนี้ยังผนวกเอาวิธีประกอบโครงสร้างทั้งหมด ซึ่งถือเป็นส่วนสำคัญที่ ขาคไม่ได้เข้าด้วยกัน สภาพเช่นนี้ย่อมหมายถึงว่าในเทคโนโลยีการออกแบบสถาปัตยกรรม นั้น ส่วนต่างๆ ของอาคารมีความสำคัญยิ่ง กล่าวอีกนัยหนึ่ง แนวคิดเดิมในเรื่องขององค์รวม (totality) ของสถาปัตยกรรมถูกรื้อ ปรับและแปรให้เป็นลักษณะของส่วนต่างๆ ของตัวอาคาร แต่ในที่สุดก็ไม่สัมฤทธิ์ผล ณ จุดนี้เองที่การประกอบส่วนต่างๆ ของอาการเข้าด้วยกัน ตาม แบบที่เกยทำสืบต่อกันมา เริ่มก่อตัวเป็นองค์รวมที่ไม่มีผู้ใดเคยพบเห็นมาก่อน

แล้วค้วยเหตุใดเล่า สถาปัตยกรรมยุคเอโดะจึงสมารถเพื่องฟูเช่นนี้ได้ หากแนวคิด เรื่ององค์รวมในลักษณะที่เป็นรูปธรรมยังคงคำรงอยู่ในสถาปัตยกรรม ทฤษฎีเรื่ององค์รวม ทางสถาปัตยกรรมอันแปลกประหลาด และคุณลักษณะที่เกิดจากประวัติศาสตร์ ก็จะยังคง คำรงอยู่ต่อไปในฐานะของจารีต ในอีกแง่หนึ่ง หากมีการยอมรับว่าส่วนต่างๆ ของอาคาร เป็นผลจากการลบแนวคิดเรื่ององค์รวมออกไป แนวคิดเรื่องความเรียบง่ายซึ่งเป็นหัวใจของ สถาปัตยกรรม ก็จะแทรกเข้ามาในส่วนต่างๆ ของอาคารทันที แม้แนวคิดนี้จะมีที่มาจากวง การอื่นก็ตาม แต่ก็ไม่มีผู้ใดคัดค้าน นี่คือการเริ่มต้นรื้อองค์ประกอบซึ่งคติสถาปัตยกรรมแบบ จารีตนิยมต้องเผชิญอย่างไม่มีทางหลีกเลี่ยง

ในสถาปัตยกรรมยุคเอโดะ ช่างจะใช้ชิ้นส่วนหรือวัสดุมาตรฐานที่ผลิตออกมาเป็น
การค้า สภาพการณ์เช่นนี้ในแง่หนึ่งย่อมหมายถึงว่าส่วนของอาคารถูกครอบงำด้วยนัยสำคัญ
ทางสังคม นอกจากนี้สิ่งนี้ยังทำให้เรารู้ว่า สถาปัตยกรรมกำลังเปลี่ยนแปลงไปในทิศทาง
ของการมององค์รวมเป็นนามธรรม แทนที่จะเป็นรูปธรรม ซึ่งอิงอยู่กับรูปแบบของสิ่งของที่
พบเห็นกันอยู่ ลักษณะทางประวัติศาสตร์ของสถาปัตยกรรมยุคเอโดะนี้เกิดขึ้นท่ามกลางรอย
ต่อระหว่างยุคกลางกับยุคใหม่ ต่อมาความสัมพันธ์ระหว่างแบบแผนและสถาปัตยกรรมเริ่ม
ผ่อนคลายลง และผลจากการพัฒนาชิ้นส่วนที่เป็นวัสดุในท้องตลาด ทำให้ที่อยู่อาศัยต่างๆ มี
ที่ว่างมากขึ้น ส่วนสถาปนิกที่เป็นช่างไม้ก็ต่างพากันไม่ยอมรับแนวคิดที่มีองค์รวมเป็นหัวใจ
อันเป็นคุณค่าแบบโบราณอยู่ตลอดเวลา สรุปคือการยึดอยู่กับแบบแผนอันเป็นจารีตที่ฝังราดลึกมานาน ทำให้สถาปัตยกรรมของญี่ปุ่นยังคงต้องให้ความสำคัญกับชิ้นส่วนต่างๆ ของตัว
อาคารอยู่ต่อไป ในขณะที่พยายามจะสร้างเอกลักษณะใหม่ของตนขึ้นมา

# 2. ผังของเอโดะ

ลักษณะภูมิประเทศของนครแห่งนี้เป็นที่ราบสูงในเขตตะวันตกเฉียงเหนือ อันเป็นที่รู้ จักกันในนามของยามาโนเตะ และที่ที่ต่ำลงไปในทางทิศตะวันออกเฉียงใต้หรือชิตามาชิ อันมีความหมายถึง "ในเมือง" ส่วนนี้รวมถึงที่ดินที่เวนคืนมาด้วย ปราสาทเอโดะตั้งอยู่ตรง ปลายสุดของที่ราบสูง โดยมีที่พำนักของเจ้าที่ดินสมัยกลาง (ไดเมียว) ขุนนางระดับสูงของ บาคูฟู (รัฐบาลของโชกุน) รวมทั้งนักรบกระจายอยู่รอบๆ ปราสาท

สามัญชนจะอยู่ในเมืองกันเป็นส่วนใหญ่ ทว่าเมื่อมองโดยภาพรวม ที่ดินในเมือง ประมาณ 70% จะเป็นของชนชั้นนักรบ อีก 14% เป็นที่ดินของวัดและศาลเจ้า ส่วนที่ดินอีก 16% จะเป็นที่สำหรับสร้างบ้านเรือนและร้านค้าของสามัญชน ผังของเมืองจะมีลักษณะเลียน แบบผังของเมืองเกี่ยวโต กล่าวคือมีการแบ่งที่ดินเป็นตาราง โดยมีเนื้อที่ 60 เค็น (ประมาณ 108 เมตร) ต่อหนึ่งช่วงบ้านเรือน โดยมีลานสาธารณะขนาด 20 เก็นอยู่ตรงกลาง

มีคลองสำหรับการคมนาคมผ่านกลางเมืองและถนนหลัก 5 สายแยกเป็นแฉกออกมา จากสะพานนิฮองบาชิ

ในช่วงกลางศตวรรษที่ 17 เมืองเอโคะมีประชากรประมาณ 600,000 คน อาศัยอยู่ใน เขตการปกครองประมาณ 1,500 เขต ซึ่งจัดเป็นเนื้อที่รวม20% ของเนื้อที่ทั้งหมดในเมือง

# 3. ระบบการปกครองเขตและชนชั้นในสังคม

เอโคะเป็นเมืองที่ประกอบด้วยคนหลายชนชั้น เริ่มจากบนยอดปีรามิด คือชนชั้นปก ครองซึ่งเป็นนักรบ ต่อมาคือพระสงฆ์ในศาสนาพุทธและศาสนาชินโต คนทั้งสองกลุ่มนี้จะ อยู่ในส่วนของเมืองที่แยกต่างหากจากส่วนของสามัญชน

ผู้บริหารสูงสุดของเมือง คือผู้พิพากษา (มาชิบูเกี่ยว) (machi bugyo) ผู้บริหารลำดับต่อ มาคือผู้อาวุโสของเมือง 3 คน จากนั้นจึงเป็นหัวหน้าเขต ซึ่งอาจคูแลเมืองเขตเคียว หรือหลาย เขตอีก 250 คน ถัดมาคือเจ้าของบ้าน จากนั้นจึงเป็นผู้เช่าทรัพย์สิน คนกลุ่มสุดท้าย ซึ่งถือว่าเป็นคนกลุ่มล่างสุดในโครงสร้างสังคมนี้คือคนเร่ร่อนไร้ที่อยู่ พวกที่ถูกเรียกว่าเอตะและฮินิน รวมทั้งพวกที่อยู่ภายในการปกครองของคันเซมอนทั้งโคย ตรงและทางอ้อม

# 4. เอโดะดินแดนแห่งโอกาส

กล่าวกันว่าในตะวันตกในสมัยกลาง "สภาพแวคล้อมของเมืองสร้างคน" คำกล่าวนี้ อาจนำมาใช้ได้กับเอโดะ แม้อาจจะมีข้อโต้แย้งว่า เงื่อนไขทางประวัติสาสตร์ของเอโดะนั้น ต่างกับของตะวันตกก็ตาม ในท่ามกลางบรรยากาส ซึ่งมีข้อจำกัดอันเกิดจากโครงสร้างทาง ชนชั้น และระบอบการปกครองแบบ Feudal เอโดะยังคงเป็นที่ชุมนุมของผู้คนที่มีความสน ใจ ความเชื่อ ความปรารถนาที่จะยกระดับทักษะของตน จากทุกภูมิภาค ไม่ว่าบุคคลผู้นั้นจะ เป็นซามูไรไร้สังกัด หรือลูกชาวนาก็ตาม โลกแห่งสิลปะและวิทยาการเปิดโอกาสให้คนที่มี พรสวรรค์ ที่พร้อมจะทุ่มเทให้กับการฝึกฝนตนเองอย่างเต็มที่ ไม่ว่าบุคคลผู้นั้นจะเป็นซามูไร ใร้สังกัดหรือลูกชาวนาก็ตาม ขณะเดียวกันบุคคลที่ประสบความสำเร็จ สามารถจะทำหน้าที่ เป็นครูหรือที่ปรึกษาให้กับใดเมียวหรือในบางครั้ง พวกเขาอาจได้รับการทาบทามให้เป็นที่ ปรึกษาของโชกุนหรือบาคูฟู

# 5. ความสัมพันธ์กับต่างประเทศในยุคปิดประเทศ

บาคูฟูในเอโคะยุคแรกจะส่งเสริมการค้ากับประเทศต่างๆ ในเอเชีย แต่หลังจากนั้นไม่ นาน บาคูฟูก็ได้ออกกำหนดเกี่ยวกับการเดินทางไปต่างแดน นโยบายที่เปลี่ยนแปลงไปนี้เป็น ผลมาจากความต้องการของพวกบาคูฟูที่จะยุติการเผยแพร่ศาสนาคริสต์ การผูกขาดทางการ ค้าและข้อมูล มีการสั่งห้ามเรือโปรตุเกสเข้าเทียบท่าของญี่ปุ่นใน ค.ศ.1639 นี่คงเป็นสัญญาณ แรกแห่งการเริ่มนโยบายปิดประเทศ การค้ากับต่างประเทศจำกัดอยู่เพียงการค้ากับคัทซ์และ จีนเท่านั้น โดยมีเมืองนางาซากิเป็นท่าเรือในการรับส่งสินค้าเพียงแห่งเคียว

ขณะเคียวกันยังคงมีผู้แทนจากเกาหลีและเกาะเรียวคิโกะ (Ryukyo) ซึ่งในปัจจุบันคือ โอกินาวา เคินทางเข้ามาในญี่ปุ่นอยู่เรื่อยๆ นโยบายปิคประเทศนี้ยังคงคำเนินอยู่ต่อมาอีก ประมาณ 2 ศตวรรษ จนถึง ค.ศ.1853 นายพลจัตวาเปอร์รี่จึงเข้ามา "เปิด" ประเทศญี่ปุ่นให้ ชาติตะวันตก

# 6. ความสนใจสินค้าต่างชาติ

ภาพของญี่ปุ่นในยุคเอโดะที่ปรากฏออกมาสู่สายตาชาวโลกบ่อยๆ คือภาพของ ประเทศที่ปิดกั้นตนเองจากโลกภายนอกโดยสิ้นเชิง ทว่าในความเป็นจริง ญี่ปุ่นในยุคนั้นมี ความสัมพันธ์กับชาวคัตซ์ ชาวจีน และเกาหลีเป็นอย่างคื คนญี่ปุ่นนับตั้งแต่โชกุนจนถึง สามัญชนต่างสนใจในวัฒนธรรมและการเรียนรู้ของต่างชาติทั้งสิ้น สินค้าจากต่างชาติจะได้ รับความนิยมสูงมาก ตัวโชกุนโตกูกาวะ โยชิมูเนะ (1684-1751) เองก็มีความสนใจในวิทยา การของตะวันตก นอกจากชาวญี่ปุ่นจะมีความสนใจในโลกตะวันตกแล้ว พวกเขายังมี ความสนใจในประเทศจีนพอๆ กัน ละครหุ่นกระบอกที่ได้รับความนิยมอย่างสูงในหมู่คน เอโดะในช่วงปลายศตวรรษที่ 17 คือละครเรื่อง "สงครามโคซิงกา. ของชิกามัตซี ซึ่งมีฉากเป็น ประเทศจีน

# Duality in Edo and the Edo Period

Takeshi Nakagawa

An understanding of the characteristics of Edo is the key to an understanding of the culture of the Edo period. The characteristics of Edo lie in the duality between the order of the feudalistic times and the vitality and freedom of the modern age. And it is throught that this duality or the energy found in this conflict, was the generative power that created today's Tokyo and modern and contemporary Japan in turn.

### 1. Historical Features of the Edo Period Architecture

In the Edo period, the carpenter-architects gave priority to the study of kiwari, a traditional measuring system of architectural design in which a building's dimensions are determined by a module based on the basic interval between two pillars, and the completion of architectural design based on kiwari. This measuring system methodology came to include the method of general composition of the whole structure and to loss the latter the importance. Such situation means the recognition of the building parts in the architecture is design technology. In other words, the old concept of totality of architecture is decomposed, converted and absorbed abstractly into the building parts, and finally it becomes inefficient. At this point the automatic assemblage of the building parts begins to compose an unknowntotality.

Why could the Edo period architecture gain the high productivity? If the way of approaching the architecture persists in the concrete idea of the totality, the peculiar theories of architectural totality and the characteristic value created by the history will remain and continue as the tradition. On the other hand, if the building parts are definitely recognized as a result of the disapperance of the idea of totality, the concept of economy, which forms the basis of the architecture, although belongs to the outside world of it, will invade the building parts directly, without meeting any resistance whatever. This is the origin of the decomposition, which the symbolic meaning of the traditional architecture has no choice but to face.

In the Edo period architecture, the uses of standardize commercialized parts and a material is commonly observed. This situation means in a sense that the huge social substance filled up the building parts. It also suggests that the architecture began to direct its course toward the invisible totality, changing over from the concrete totality based on the style of the real objects. This is a historical feature of the Edo period architecture becomes less tight and living in the expanse of the homogeneous space caused by the automatic development of the objectified parts, the carpenter-architects keep denying increasantly the traditional value which the old concept of the totality held in the core. That is, under the influence of the deep-seated tradition characterized by the adherence to the formailty, Japanese architecture was destined to continue the long process of recognizing the building parts in order to establish its new identity.

# 2. The Layout of Edo

The city topography featured a plateau in the northwest known as the yamanote, and a lower southeastern area or shitamachi, meaning "downtown" which included much reclaimed land. Edo Castle was situated on the tip of the plateau. The residences of feudal lords (daimyo), high officials of the bakufu (the shogunal government), and other warriors were spread out in the area around the castle.

The downtown area mainly contained the residences of the common citizenry. In total, about seventy percent of the land was allotted to the warrior class. Temple and shrine grounds filled another fourteen percent of the land, leaving the citizenry a more sixteen-percent of the land on which to build houses and shops.

The downtown area was laid out on a grid, imitating the layout of Kyoto. One block filled sixty ken (appox. 108 meters) and a twenty-ken-square area lay in the center for communal use. Canals for transportation cut through the city with five major highways radiating out from Nihonbashi Bridge. The Edo townspeople, some 600,000 inhabitants, lived in around 1,500 wards occupying less than twenty percent of the city's area in the middle of the 17<sup>th</sup> century.

#### 3. Ward Government and the System of Social Ranks

Edo residents included individuals from many social strata. At the top of the pyramid were the ruling warriors and then Buddhist and Shinto priests. These two groups of people lived in areas of the city set apart from the townspeople's quarters.

The top city administrator was the city magistrate (machi bugyo), directly below whom were three city elders, followed by some 250 headmen who controlled one or more wards. House owners constituted the next social stratum. Below them stood property renters.

The lowest social stratum was that of outcastes, which included so-called eta and hinin and who were ruled, directly or indirectly, by Danzaemon. In addition, the Edo population included many immigrants from rural areas who were not always listed on official census registries.

#### 4. Edo, Land of Possibilities

It has been said of medieval cities in the West that "the urban environment forms the individual." Although one may argue that historical conditions of Edo differ, it was a city that created a similar type of free environment. Even under the constrained atmosphere of the class structure and feudal rule, many samurai, merchants, and students from all regions of the nation gathered in Edo. Edo became the location for persons of similar interests, beliefs, and desires to come together and raise the level of their respective skills. The world of arts and sciences opened opportunities for those of talent who were willing to study hard, regardless if one were a masterless samurai or the son of a farmer. Those who were successful could find a position as a teacher or consul to a daimyo or, on occasion, be approached to consult for the shogun or the bakufu.

#### 5. Foreign Relations during the Age of Isolation

During the early of Edo period, the Bakufu encouraged trade with other Asian countries. But soon thereafter the bakufu began to impose limits on foreign travel. This change in policy stemmed from the bakufu's desire to stop the spread of Christianity and to monopolize trade and information. In 1639 Portugese ships were banned from Japanese harbors, signaling the start of the national isolationist policy. Foreign trade was limited to the Dutch and Chinese, and was permitted occurred only at the port of Nagasaki.

Dellegations from Korea and the Ryukyo Islands (present-day Okinawa) continued to come to Japan. The national isolation policy continued for some two centuries until 1853, when U.S. Commodore Peery arrived to "Open" Japan to the West.

#### 6. Interest in Foreign Items

Edo period Japan is often portrayed as having been entirely closed-off to the world, but in fact links to the Dutch, Chinese, and Koreans remained strong. Indeed, everyone from the Shogun down to commoners was interested in foreign culture and learning. Articles imported from abroad were highly fashionable, and Shogun Tokugawa Yoshimune (1684-1751) was interested in Western sciences. Interest in China, not just the West, was also strong. When Chikamatsu's pupet play, The Batttles of Coxinga, with its Chines setting was staged during the late 17<sup>th</sup> century, it was highly popular among the Edo people.

# อยุธยาและปารีส

ปีแอร์ ปีชาร์ด, อีเอฟอีโอ

กณะราชทูตกณะที่สองจากราชสำนักของสมเด็จพระนารายณ์ที่ส่งไปเจริญสัมพันธไมตรีกับพระ เจ้าหลุยส์ที่ 14 ได้เดินทางถึงปารีส เมื่อวันที่ 12 สิงหากม 1686 หลังจากการเดินทางอันยาว นานจากอยุธยา กณะทูตได้เยี่ยมชมสถานที่สำคัญๆ ในกรุงปารีสในเวลานั้น ตลอดจนได้มี โอกาสเข้าเฝ้าพระเจ้าหลุยส์ที่ 14 ณ พระราชวังแวร์ซายส์ เมื่อวันที่ 1 กันยายน จากนั้นได้เดิน ทางขึ้นไปทางเหนือของฝรั่งเสสและเดินทางกลับกรุงสยาม เมื่อวันที่ 1 มีนากม 1687

ประชากรของปารีสในขณะนั้นมีอยู่ประมาณ 500,000 คน บนพื้นที่ประมาณ 8 ตารางกิโลเมตร จัดเป็นขนาดที่ใกล้เคียงกับขนาดของเกาะอยุธยา ด้วยเหตุที่การเดินทางทางบกนั้นช้าและไม่ สะควกสบาย ดังนั้นแม่น้ำแซนนี ซึ่งไหลผ่านปารีส จึงเป็นแม่น้ำที่มีความสำคัญยิ่งกว่าในขณะ นั้น เฉกเช่นเดียวกับอยุธยา กล่าวคือแม่น้ำจะเป็นที่ที่มีความวุ่นวายอลหม่าน สินค้าต่างๆและผู้ โดยสารจำนวนไม่น้อยจะเดินทางมาสู่นครแห่งนี้ทางเรือ นครทั้งนครจึงต้องพึ่งพิงแม่น้ำใน ด้านเสบียง ตัวอย่างเช่นในปี 1709 อันเป็นช่วงที่อากาสหนาวเหน็บผิดปกติ แม่น้ำแข็งตัวเป็น เวลา 2 เดือน กวามขาดแคลนอาหารเนื่องจากเหตุการณ์นี้ส่งผลให้ผู้คนล้มตายถึง 30,000 คน

ตลอดสตวรรบที่ 17 และ 18 ทัศนียภาพสองข้างถนนของนักรหลวงแห่งฝรั่งเสสแห่งนี้ได้เปลี่ยน ไปอย่างมหาศาล อาการขนาดใหญ่กว่าเดิมและสูงกว่าเดิมเข้ามาแทนที่บ้านเรือนสมัยกลางที่ ปลูกอยู่บนดินแปลงเล็กๆ อย่างช้าๆ หลังกาซึ่งแต่เดิมเกยเป็นกระเบื้อง ก็ถูกแทนที่ด้วยหลังกา หินชนวนและโลหะ กษัตริย์ซึ่งครองราชย์ต่อมาได้ริเริ่มโครงการวางผังเมืองขนาดใหญ่ มีการ ขยายถนน จัดทำลานกว้าง สร้างอาการงดงามที่กณะทูตของสมเด็จพระนารายณ์ได้ไปเยือน รวมทั้งโรงพยาบาลขนาดใหญ่เช่น "เอส์ แซงก็วาลิคส์" (Les Invalides) โรงอะกร โบสถ์และ กอบแวนส์ วังสำหรับผู้ก็และขุบนาจ บอลูลาวที่เพิ่งสร้างเสร็จสบบูรณ์เมื่อเร็วๆ นี้และสะพาน กิบข้ามแม่น้ำใหม่ๆ

#### **Ayutthaya and Paris**

Pierre Pichard, EFEO

On 12 August 1686, The Second embassy send by King Narai to King Louis XIV entered Paris after a long sailing journey from Ayutthaya. They visited the major Parisian landmarks of the time, were given a royal audience in Versailles on 1<sup>st</sup> September, and travelled to northern France before leaving for Siam on 1<sup>st</sup> March 1687.

At that time, Paris had a population of some 500,000 inhabitants, on an area of approximately 8 sq. km, which is not very far to the size of Ayutthaya Island. Because land travels were slow and uncomfortable, the Seine River that flows across Paris had a much larger importance that it has presently. Like in Ayutthaya, there was a hectic life of the river, and most of the goods as well as a fair number of passengers came to the city by boat. The whole city relied on the river was frozen for two months and the general food shortage led to the death of 30,000 people.

Throughout these 17<sup>th</sup> and 18<sup>th</sup> centuries AD, the streetscape of the French capital was deeply transformed. The old medieval houses, built on narrow plots, were gradually replaced by higher and larger ones, their tile roofs giving place to slate and metal ones. The successive kings launched large-scale project of city planning, widening the streets, creating new open places and perspectives and founding impressive buildings which King Narai's ambassadors visited, included large hospitals like "Les Invalides", theatres, churches and convents, palaces for the nobility, the recently completed astronomical observatory and the new stone bridges across the river.

# **ปัตตาเวียและอยุธยา**

แอนโชนี รีค ยูซีแอลเอ

ปัตตาเวียและอยุธยาต่างเป็นเมืองที่อยู่ปลายสุดของช่องแคบ ซึ่งเปรียบเสมือนหัวใจ ของการคมนาคมในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ตลอดมา ช่องแคบนี้คือเส้นทางเดินเรือสินค้า ระหว่างอินเคีย (รวมทั้งประเทศในตะวันออกกลางและยุโรป) และจีน ตลอดเส้นทางสายนี้ คือที่ตั้งคลังสินค้าสำคัญๆ ซึ่งเป็นทั้งของคู่ค้าและคู่แข่งกัน คลังสินค้าที่เจริญเติบโตเป็นอย่าง คืจึงเป็นเสมือนศูนย์กลางทางการค้าสำหรับสินค้าที่จะไปทางตะวันออกและตะวันตกเฉียง เหนือ ศูนย์กลางเหล่านี้จึงเป็นศูนย์กลางทางวัฒนธรรม การเมือง และเศรษฐกิจในแถบเอ เชียตะวันออกเฉียงใต้ไปโดยปริยาย

นับตั้งแต่คริสศตวรรษที่ 7 เรื่อยมาจนถึงศตวรรษที่ 12 เมืองท่าต่างๆ ในแถบสุมาตรา ตะวันออกและคาบสมุทรมลายู มีบทบาทสำคัญในช่องแคบนี้ โดยเป็นส่วนหนึ่งของอาณา จักรที่เราเรียกกันในขณะนี้ว่าอาณาจักรศรีวิชัย

ดินแคนสามเหลี่ยมปากแม่น้ำเจ้าพระยากลายมาเป็นคู่แข่งทางการค้าของเมืองท่าเหล่า นี้เมื่อกษัตริย์ผู้สถาปนากรุงศรีอยุธยาในศตวรรษที่ 14 ได้ทรงปรับที่ลุ่มต่างๆ ให้เป็นที่คอน จากนั้นจึงตั้งชุมชนซึ่งเจริญรุ่งเรื่องต่อมาในภายหลัง ณ บริเวณปากแม่น้ำ นับแต่ที่คณะผู้ แทนคณะแรกของอยุธยาได้ไปเยือนจีนในปี 1371 เมืองหลวงของสยามแห่งนี้ได้กลายมาเป็น ศูนย์กลางในการเก็บและกระจายสินค้าจากเขตร้อนในเอเชียไปสู่จีน และจากจีนและอินโด จีนไปสู่ประเทศอื่นๆ

แม้จะถูกปาไซ (Pasai) มะละกา ปะหัว ปัตตานีและกัมพูชา (สามเหลี่ยมปากแม่น้ำ โขง) ท้าทายเป็นระยะๆ ทว่าอยุธยายังคงสามารถรักษาตำแหน่งความเป็นผู้นำของตนไว้ได้ ในสองศตวรรษต่อมา จนกระทั่งเสียกรุง ในช่วงกลางศตวรรษที่ 16 ให้แก่พม่าเมื่อ ค.ศ.1569 การเสียกรุงกรั้งนี้เกิดขึ้นในช่วงเดียวกันกับที่มีการจัดระเบียบการค้าในเอเชียตะวันออกเฉียง ใต้ใหม่อีกครั้ง มีการอนุญาตให้พ่อค้าจีนสามารถทำการค้าได้ด้วยตนเองในทางใต้เมื่อ ก.ศ.1569 ผลจากการนี้คือกำเนิดของเมืองท่าแห่งใหม่ที่น่าสนใจกว่าเมืองท่าของไทย ซึ่งอยู่ ในสภาพยับเยินอีก 2 แห่ง คือกรุงมะนิลาของสเปน ซึ่งเป็นแหล่งแร่เงินอันแสนวิเศษจาก ทวีปอเมริกาและเมืองบันเต็น (Banten) ของมุสลิมซึ่งกลายมาเป็นผู้จัดหาพริกไทยรายใหญ่ที่ สุดให้กับจีน อีกทั้งยังเป็นเมืองท่าที่อยู่ในชัยภูมิอันเหมาะสมแก่การแลกเปลี่ยนสินค้าจากจีน และอินเดีย แต่เมื่อบริษัทดัทซ์วิโอซี ได้ก่อตั้งเมืองปัตตาเวียขึ้นมาใน ค.ศ.1619 บันเต็น (Banten) หมดความสำคัญลงไปอย่างรวดเร็ว ขณะที่ปัตตาเวียกลับเติบโตขึ้นมาเป็นเมืองท่าที่ ใหญ่ที่สุดในเอเชีย

แม้อยุธยาจะสามารถหวนคืนกลับมาเป็นเมืองทำในภูมิภาคได้อีกครั้งหลัง ค.ส.1600 และเจริญรุ่งเรื่องยิ่งในสมัยสมเด็จพระนารายณ์มหาราช (1657-88) ทว่าอยุธยาก็ไม่สามารถที่ จะแข่งขันกับปัตตาเวียในด้านการเป็นแหล่งเก็บและกระจายสินค้าให้กับเอเชียในครึ่งหลัง ของสตวรรษที่ 17 ได้ วีโอซีใช้ปัตตาเวียเป็นหัวใจของกลยุทธ์เชิงรุกในการควบคุมการค้าที่ให้ ผลกำไรสูงสุด ภายในเอเชียตั้งแต่เมืองนางาซากิก่อนถึงอ่าวเปอร์เซีย วีโอซีได้ส่งเรือออก จากเนเธอร์แลนค์มายังปัตตาเวียเฉลื่ยปีละ 26 ลำ ขณะที่มีเรือเพียง 18 ลำเดินทางกลับ ส่วน เรือนอกจากนี้จะทอดสมออยู่เพื่อการค้าระหว่างประเทศ ขณะเดียวกัน วีโอซี ก็มีกองเรือติด อาวุธหนักประมาณ 90 ลำขึ้นล่องอยู่ในเส้นทางนี้ในบางช่วง ความแข็งแกร่งเยี่ยงนี้เองที่ทำ ให้วีโอซีสามารถทำการค้าในลักษณะผูกขาดหรือถึงผูกขาดสินค้าเช่น กานพูล (อัมบอน) จันทร์เทศ (บันคา) พริกไทย (สุมาตราใต้และชวาตะวันตก) และดีบุก (คาบสมุทรมลายู) และ สินค้าออกเหล่านี้นี่เองที่มีส่วนบีบให้ญี่ปุ่น เปอร์เซียและเวียดนาม (เหนือ) ซึ่งเป็นตลาด สำคัญที่ วีโอซี ได้รับสิทธิพิเศษต้องเปิดตลาด ปัตตาเวียจึงมั่งกั่งขึ้นมาจากการเป็นแหล่งรวม สินล้าจากทุกส่วนของเอเชีย สินค้าเหล่านี้นี่เองคือสิ่งคิงคูดให้พ่อค้าจากเอเชียจำนวนมาก (มี

เรือเล็กเฉพาะจากเมืองท่าตามชายฝั่งของชวาถึง 1440 ถ้ามาเยือนปัตตาเวียในช่วงรุ่งโรจน์คือ ก.ส.1684) เดินทางมายังปัตตาเวีย แต่ในกรณีของอยุธยานั้น เมืองท่าแห่งนี้คึงคูคได้แต่พ่อถ้า จากตะวันออกและตะวันตกเท่านั้น

แม้ปัตตาเวียจะมีบทบาททางการค้ามากกว่าอยุธยาในยามรุ่งเรื่อง ทว่าเมืองแห่งนี้กลับ มีขนาดเล็กกว่าอยุธยา ขณะที่อยุธยาในช่วงประมาณ ค.ศ.1680 อาจจะมีประชากรกว่า 150,000 คน ปัตตาเวียจะมีพลเมืองจากการแจงนับอย่างถี่ถ้วนเพียง 31,553 คน (1667) ความ ต่างของจำนวนประชากรบ่งชื้อะไรได้มากมาย อยุธยาเป็นเมืองที่แออัดไปด้วย Retainers แห่งราชสำนัก รวมทั้งข้าราชการสยามผู้ยิ่งใหญ่จำนวนมาก บุคคลเหล่านี้เท่านั้นที่มีสิทธิตั้ง บ้านเรือนภายในกำแพงพระนครที่เป็นเกาะ (ประมาณ 5 ตารางกิโลเมตร) กลางแม่น้ำ เจ้าพระยาแห่งนี้ ประชากรส่วนใหญ่นอกจากนี้ ซึ่งมิได้มีแต่เฉพาะชาวไทยเท่านั้น หากยังมี ชาวมอญ ชาวเวียดนาม ชาวลาว ชาวเขมร ชาวมลายู แขกมักกะสัน ชาวจีน ชาวญี่ปุ่น ชาวเปอร์เซีย ชาวอินเดีย แขกมุสลิม ชาวปอร์ตุเกส ชาวฝรั่งเสส ชาวคัตซ์ และชาวอังกฤษ ปะปนอยู่ด้วย ต่างพากันตั้งบ้านเรือนกระจายอยู่ริมแม่น้ำรอบๆ เกาะอยุธยาแห่งนี้

ปัตตาเวียเป็นเมืองที่มีการควบกุมและมีขนาคกะทัครัคกว่าสมัยอยุธยามาก ประชา
กรกว่าครึ่งใน ค.ศ.1679 ตั้งบ้านเรือน ซึ่งเป็นอาคารก่ออิฐแบบจีน หรือแบบยุโรปเรียงราย
อย่างเป็นระเบียบไปตามถนน หรือคลองที่ตัดเป็นตารางสี่เหลี่ยมผืนผ้าภายในกำแพงเมือง ใน
จำนวนประชากร 18,000 คน ที่อยู่ภายในกำแพงเมืองนี้ เป็นชาวยุโรปเสีย 2,230 คน (ส่วน
ใหญ่เป็นคนงานของบริษัท) หรือพวกเมสติโซส์ เป็นคนจีนเสีย 2,484 คน ส่วนอีก 1,370
คน จัดอยู่ในกลุ่มคนเอเชียที่เข้ารีต และเป็นที่รู้จักกันในนามของมาร์คิจเกอร์ (Mardijkers)
(เหตุเพราะบางคนคืออดีตทาสนั่นเอง) ในบรรคาคนทั้งสามกลุ่ม จะมีผู้ที่เป็นทาสอยู่ 10,731
คน ซึ่งส่วนใหญ่จะเป็นทาสของชาวยุโรป ทาสเหล่านี้นับเป็น 60% ของบรรคาทาสที่มีอยู่
ในเมืองนี้ทั้งหมด ประชากรที่อยู่นอกกำแพงเมืองจะมีลักษณะผสมมากกว่าคือเป็นชาวยุโรป
เมสดิโซส์ และมาร์คิจเกอร์ 5,357 คน เป็นทาสของคนเหล่านี้ 5,264 คน ประชากรชาวอินโด

นีเซียที่เป็นไทนั้นมีจำนวนน้อย กล่าวคือทั้งเมืองมีเพียง 3,595 คน (11%) และส่วนใหญ่จะ กระจายกันอยู่ในหมู่บ้านกึ่งชนบทบริเวณชานเมือง

ขณะที่อุขุธยาดึงดูดผู้คนสารพัดประเภทจากคินแคนที่อยู่ใกลทะเล ปัตตาเวียกลับเป็น เมืองที่มีการควบคุมอย่างเข้มงวด ด้วยความหวาดเกรงคนมุสลิมจากชวาและอินโดนีเซีย คน อินโดนีเซีย จำนวนไม่น้อยที่เป็นไทนั้น ส่วนใหญ่เดยเป็นทาสมาก่อน ส่วนพวกที่เหลือถือ พวกที่ต้องอาศัยทหารต่อสู้กับพวกคัตซ์ ในการรบหลายครั้ง แม้แต่ชาวยุโรปที่เป็นคู่แข่งเช่น ชาวฝรั่งเศสหรือชาวอังกฤษกลับประสบบัญหามากมายในการเข้ามาตั้งรกรากในปัตตาเวีย ขณะที่อยุธยากลับต้อนรับบุคคลเหล่านี้ด้วยความเต็มใจ ปัตตาเวียได้รับการสร้างขึ้นมาใน แบบคัตซ์ มีการใช้ทางน้ำเพื่อการคมนาคมขนส่งมากพอๆ กับอยุธยา คลองและถนนใน ปัตตาเวียมีระเบียบยิ่งกว่าเมืองใดๆ ของคัตซ์ในขณะนั้น การควบคุมที่เข้มงวดนี้เอื้อ ประโยชน์ให้กับนักประวัติศาสตร์เป็นอย่างมาก ด้วยเหตุที่ปัตตาเวียได้ทิ้งบันทึกที่เต็มไป ด้วยรายละเอียดมากมายยิ่งกว่าวัฒนธรรมและสังคมของประชากรกลุ่มต่างๆ ที่อาศัยอยู่ใน ปัตตาเวียในเวลานั้น

#### **Batavia and Ayutthaya**

Anthony Reid, UCLA

Batavia and Ayutthaya stood at opposite ends of the corridor, which has always been the central communications axis of Southeast Asia. Through this corridor all maritime trade between India (and the Middle East and Europe) and China had to pass. Along it a variety of commercial centres flourished, in competition but also in symbiosis, as entrepots for trade goods going to the northeast and northwest. They naturally became economic, political and cultural centres for Southeast Asia too.

For much of the period from the seventh to twelfth centuries, various ports in eastern Sumatra and the Malayan Peninsula occupied the key role in this corridor, as part of a kingdom or kingdoms we now call Sriwijaya. The Chao-Phraya delta became a contestant in this activity only when the founders of Ayutthaya in the fourteenth century drained the swamps and created a viable settlement at an important river juncture. From the first Ayutthaya mission to China in 1371, the Siamese capital became a major entrepot for supplying China with the products of tropical Asia, and distributing Chinese as well as Indochinese goods in exchange.

Despite periodic challenges from Pasai, Melaka, Pahang, Patani and Cambodia (the Mekong delta), Ayutthaya retained its leadership for most of the subsequent two centuries, until the collapse of the mid-sixteenth century which led to the Burmese conquest of 1569. That collapse coincided with a reordering of Southeast Asian trade. Chinese private trade to the south was legalised also in 1569, and it found two newly established ports more interesting than the devastated Thai port. Spanish Manila provided a wonderful supply of New World silver; and Muslim Banten became the greatest supplier of pepper to China as well

as a well-placed port for exchanging Indian and Chinese goods. After its foundation by the Dutch Company (VOC) in 1619, Batavia rapidly took over the role of Banten and extended it to become the greatest port in Asia.

Although Ayutthaya made a comeback as a regional port after 1600, and flourished particularly in this role under Narai (1657-88), it could not compete with Batavia as an all Asian entrepot in the second half of the seventeenth century. Batavia was the nucleus of an aggressive VOC strategy of dominating the most lucrative high points of Intra-Asian trade from Nagasaki to the Persian Gulf. In the period 1650-1730 the VOC sent an average of 26 ships a year out from Netherlands ports to Batavia, while 18 a year came home. Most of the remainder stayed to serve the inter-Asian trade, where the VOC had about 90 heavily armed ships plying the routes at any one time. This strength enabled the VOC to impose by force monopolies or quasi-monopolies of such products as cloves (Ambon), nutmeg (Banda), pepper (south Sumatra and western Java), and tin (Malayan Peninsula), These exports in turn helped to prise open vital markets such as Japan, Persia, and (northern) Vietnam, where the VOC had privileged access. Batavia was enriched by trade goods aggressively garnered from all quarters of Asia. The goods thereby made available attracted Asian traders in large numbers (1440 small boats from the Japanese coastal ports alone visited Batavia in its peak year, 1684). Ayutthaya, by contrast, had to rely solely on the attractiveness of its port to traders coming from east and west.

Despite its large commercial role than Ayutthaya in the heyday of the two ports, Batavia was a much smaller city. While around 1680 Ayutthaya probably had over 150,000 inhabitants, Batavia had a carefully enumerated 31,553 (1679). The difference in these populations was instructive. Ayutthaya's was inflated by the large number of retainers of the royal court and the great Siamese officials, who alone lived inside the walls of the large royal island (about 5 square km) in the Chaophraya river. In addition a much larger population sprawled along the waterways around this central island, made up not only of Thais but of Mons, Vietnamese, Laos, Khmers, Malays, Makassarese, Chinese, Japanese, Persians, Indian Muslims, Portuguese, French, Dutch and English.

Batavia was a far more controlled and compact city. Its much smaller walled area was the abode of more than half the population in 1679, living in European or Chinese style brick buildings neatly arrayed along the city's rectangular grid of canals and streets. OF the 18,000 within the walls, 2,230 were Europeans (mostly Company servants) or Mestizos, 2,484 Chinese, 1,370 the category of Asian Christians know as Mardijkers (because some were freed slaves). There were 10,731 slaves of these three groups, but chiefly of the Europeans, comprising nearly 60% of the total. Outside the walls the population was more mixed, but 5,357 were still Europeans, Mestizos and Mardijkers, and 5,264 were their slaves. The non-slave Indonesian population was notable for its marginality, only 3,595 strong (11%) in the whole city and mainly scattered in semi-rural villages around its outskirts.

Where Ayutthaya attracted people of all kinds from its hinterland and beyond, Batavia was a very controlled city fearful of allowing Japanese or other Indonesian Muslims in. A large proportion of those few free Indonesians were freed slaves, and many of the remainder were the dependents of soldiers who fought with the Dutch in various campaigns. Even rival Europeans such as French or English could settle with the greatest difficultly in Batavia, whereas Ayutthaya made them welcome. Batavia was built in an opulent Dutch style, using waterways for transportation much a Ayutthaya did, and with streets and canals laid out in more orderly a fashion than in any Dutch city of the day. There are advantages for the historian in this tight control. Batavia has left us records far more detailed than any other Southeast Asian city of the period, and from them we learn much of the social and cultural life of all groups of the population.

### Ayutthaya as a port city: Cosmopolitan aspects

Dhiravat Na Pombejra

The particular theme of this special seminar is the Ayutthaya kingdom's external relations, especially its contacts with other states in Asia. Basic assumptions are thus being made about the nature of Ayutthaya's trade and about the characteristics of Ayutthaya as a city. These assumptions are that the Siamese kingdom's commerce was overwhelmingly maritime, and that its capital was an international port. Life and society in any international port was bound to have an element of cosmopolitanism. Recent research and commentaries tend to confirm that this was so, but how does this picture accord with the conventional portrayal of Siam as an agrarian state controlled by an administrative bureaucrary? I would like to try, among other things, to relate the "cosmopolitan" aspects of the city of Ayutthaya to the more "traditional" elements of the Siamese State

Anyone who tries to do research on the history of sixteenth to eighteenth century Siam is faced with the very contrasting natures of the evidence. The main Siamese sources, the royal chronicles, are mainly concerned with the traditional activities of the kings: politics, warfare, merit making, and so on. The most voluminous foreign archives either concentrate on trade and diplomacy (the Dutch and English East India Company archives,the French government archives) or proselytising activities (the French Foreign Mission archives). The Chineses dynastic chronicles reflect Ayutthaya's place in the tributary system conceived and dominated by China. Such natural, but marked, divergences in subject matter helps explain the way historians have portrayed the city of Ayutthaya: as the capital of a "centralised state" and as a cosmopolitan entrepot.

What did foreign visitors to the city of Ayutthaya first notice about the Siamese capital? The majority of western observers wrote of course about the monasteries, pagodas, and the Royal Palace, but they also mentioned the canals and the rivers. The waterborne way of life of Ayutthaya residents was very striking to foreigners, hence the comparisons with Venice and Amsterdam. The markets of Ayutthaya were varied in nature and numerous, and included some "floating" (waterborne) markets too. Commerce in the seventeenth century thrived: that much is clear from the surviving records, and is even reflected in Siamese chronicular evidence, which refer to the "French [sic] sea captain" Phaulkon. The Sri Lanka envoys that visited Siam in the mideighteenth century also wrote about the busy commercial traffic in the port of Ayutthaya. But the Europeans, especially, emphasised that the major trader in Ayutthaya, and indeed in the whole kingdom, was the king himself. The role of the king as a great merchant, with his own ships and junks, as well as his storehouses and monopolies, must have been taken for granted by the chroniclers, who preferred to record political and dynastic events.

Even from foreign documents, it is still nevertheless evident that Ayutthaya was the capital of a Theravada Buddhist state dominated by a royal court, which was in turn presided over by a king who was revered almost as a god. The king's fortified palace was in some ways a citywithin-a-city, while the most splendid of Ayutthaya's monasteries were the royal monasteries. The city was at its most replendent during days when there were royal ceremonies or processions. The dominance of the king's court over the life of the city seems undeniable, but Ayutthaya was more than a settlement serving the needs of the king and his family alone. The official class or nobility (Khunnang) grew into an important class in Siamese society. Its political and social significance was tied up with the royal court, but by the seventeenth and eighteenth centuries its members had become key parts of a cosmopolitan port city as well. Indeed, the official class soon absorbed into its ranks several non-Siamese personnel. As Anthony Reid (1993) has observed, the islandcity of Ayutthaya was in parts sparsely settled, with only the areas near the port and the "Moors" and Chinese streets being heavily populated. The northern part of the city was thus dominated by the palace, while the southeastern was oriented towards the port. The not inconsiderable interests of the palace were nevertheless tied up with those of the port.

The Ayutthaya of the sixteenth to eighteenth centuries was a major port of the trading worlds of South and Southeast Asia: the trading world of the South China Sea and, through the port of Mergui, that of the Bay of Bengal. It also had longstanding trading and diplomatic contacts with East Asia. The city of Ayutthaya was able to welcome ships and junks right up to its walls, and the travelling distance from the capital to the Gulf of Siam was only a couple of days. The larger ships stayed at the Bar of Siam, unloading their cargoes onto river craft, while smaller vessels sailed up to the port near Pom Phet. Foreign traders hoping to drive a profitable trade in Siam had to contact the Siamese authorities, specificially the officials of the phrakhlong ministry who were responsible for trade, foreign affairs, and the royal treasuries. The regular interaction between Siamese officials and foreign traders resulted among other things in the development of a social milieu, which was neither a "court society" nor a purely mercantile one. The foreigners (Chinese, Indians, Persians, and even Europeans) were often absorted into the Siamese bureaucracy mostly in their capacity as trader or seafarer, while the Siamese officials who had good contacts with the foreign trading communities were able to engage in trade themselves. This happened in spite of Gervaise's apparently accurate statement that for the noblemen of Siam, trade was an activity beneath their dignity. As time passed, the "foreign" officials married "native" women, and their womenfolk married Siamese officials or courties. "Family politics" in seventeenth and eighteenth century Ayutthaya, as demonstrated by David K. Wyatt (1994), reflected this international aspect of Ayutthayan elite society.

The theme of contacts with other states and peoples, especially in commerce, has never ceased to be an important part of the research agenda for historians of Ayutthaya. Inevitably, the relations of Ayutthaya with foreign countries has offen seemed like a story told by

the European primary sources, simply because these documents are more accessible and/or voluminous than Asian sources, with the exception of the Chinese, and to a lesser extent the Japanese/Ryukyan sources. Recently some Nagasaki port records have been translated into English by Yoneo Ishii. The international conference organised by Dr. Charnvit Kasetsiri on Ayutthaya and Asia a few years ago was therefore a welcome effort to redress the balance, albeit still relying not a title on western source materials. From any cursory glances at the foreign primary sources, the cosmopolitan and commercial aspects of the city of Ayutthaya come readily to the fore.

Did Ayutthaya become an urban society with manufacturers and consumers by the eighteenth century? How big, in fact, was the city of Ayutthaya? It was said by Europeans in the seventeenth century to have been as big as London. The city was spread out beyond the strict confines of the walled island-city bordered by the Chao Phraya, Pasak, and Lopburi Rivers, consisting of various ban or village-like communities. The population of the city during the period 1617 - 1686 has been estimated by Anthony Reid (1993) to have been around 200,000. The inhabitants of Ayutthaya were not farmers: some may have bred pigs or cultivated fruit trees, but there were also courties, officials, monks, market people, traders, seaman, mercenaries, and missionaries. Many lower-ranking people must have been engaged in the care of the royal elephants and horses, and formed the encourage of the grandees or high officials. The manifold occupations of people in this city testify its status as a major administrative and commercial urban centre. One of the key Siamese documents of the eighteenth century, the so-called "Testimony of Khunluang Wat Pradu Songtham", describes fascinating detail the thriving markets in the capital, the various quarters and settlements of Ayutthaya. The residents of the old capital were able to buy component parts for assembling a Siamese-style house: furniture; ready-made clothes of various styles; Chinese, Khmer and Lao silks; Indian textiles; as well as Chinese and Siamese sweets-to give only some examples.

Contact with the various merchants and markets of Asia led to a consistent demand in the city of Ayutthaya for certain goods. The most striking examples of this was perhaps the demand for Indian textiles. Painted and printed cotton clot from Gujerat and, especially, the Coromandel Coast, were to much prized by the court that some of it was manufactured to Siamese patterns of thepphanom, garuda, and Indra riding Erawan, often using the Siamese flame motif as decoration. (see Guy 1998) The fragrant rosewater of Persia was also imported by foreign traders into the port of Ayutthaya, both for courtly consumption and for use in elite society. Many Siamese households, presumably those which could afford it, were by the late seventeeth century imbibing Chinese tea regularly. Chinese ceramic wares were imported into Siam in large quantities, not only for use at the royal court. Tastes therefore evolved, and became more international. The material life of the "average" Siamese did not perhaps change significant, but for residents of Ayutthaya a wider range of goods was available, as well as a broader spectrum of entertianments. Therewas Chinese opera and Mon dance, for instance, available for hire in any social festivity.

Did the contacts with other peoples and other cultures lead to any deeper intellectual changes in the citizens of Ayutthaya? Michel Jacq-Hergoualc'h, in his study of European cultural apports (Contributions) to Siam during the Ayutthaya Period (1993), concludes rather bleakly that the west had virtually no intellectual or cultural impact on Siam. The book by Dirk Van der Cruysse on Louis XIV and Siam (1991) emphasises that the tragic consequences of the diplomatic contacts between France and Siam originated from misunderstandings, a clash of mentalities. But did the activities of Ayutthaya as an international port result in no changes whatover, apart from fluctuations in commercial profit and loss, and some additions to the material life of the city (especially its elite)? I would like to modify this rather negative and static view of Ayutthaya. The commodities which came from abroad, and the foreign languages which became more familiar as time went on (Chinese, Malay, and Portuguese-to name the three most significant ones) must have broadened the Ayutthaya resident's knowledge of the

world beyond the Siamese capital. To put it on the most basic level, the "world" as known and envisaged by an educated Siamese of 1750 must have been much wider than that of his counterpart in the 1400s...

The city of Ayutthaya in the seventeenth and eighteenth centuries was thus a fascinating mixture of the "traditional" agrarian mainland Southeast. Asian capital and a more maritime-oriented community. The external contacts Ayutthaya had throughout its four centuries' history led directly and almost inevitably to its development as a cosmopolitan city, or at the very least a city which had significant cosmopolitan aspects. This trading port thrived within the larger framework of an agrarian monarchical state, a state which functioned administratively through the efficient control of manpower but also derived much of its economic strength from foreign commerce.

#### Secondary works cited

John Guy, Woven Cargoes, Indian Textiles in the East (London 1998)

Michel Jacq-Hergoualc'h, L'Europe et le Siam du XVIIe au XVIIIe siecle. Apports culturels (Paris 1993)

Anthony Reid, Southeast Asia in the Age of Commerce 1450-1680 Volumn Two: Expansion and Crisis (New Haven and London 1993)

Dirk Van der Cruysse, Louis XIV et le Siam (Paris 1991)

David K. Wyatt, "Family Politics in Seventeenth and Eighteenth Century Siam" in David K. Wyatt, Studies in Thai History Collected Articles (Chiang Mai 1994)

### อาณาจักรอยุธยา (ค.ศ ๑๓๕๑–ค.ศ ๑๗๖๗)

เรียบเรียงจากหนังสือ <u>อยุธยา : ประวัติศาสตร์และการเมือง</u> ของ ชาญวิทย์ เกษตรศิริ ฉบับพิมพ์ครั้งที่ ๑ จัดพิมพ์โดยมูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ และมูลนิธิ โตโยด้าประเทศไทย พ.ศ ๒๕๔๒

อยุธยาเป็นเมืองหลวงของสยามเป็นเวลา ๔๐๐ กว่าปี สถาปนาขึ้นโดยพระ รามาธิบดีที่ ๑ (พระเจ้าอู่ทอง) เมื่อวันศุกร์ที่ ๔ มีนาคม ค.ศ ๑๓๕๑ และถูกทำลายโดย กองทัพพม่าในสมัยพระเจ้าเอกทัศน์เมื่อ ๗ เมษายน ค.ศ ๑๗๖๗ อยุธยามีกษัตริย์ปก ครองทั้งหมด ๑๓ พระองค์ จาก ๕ ราชวงศ์ (อู่ทอง สุพรรณบุรี สุโขทัย ปราสาท ทอง บ้านพลูหลวง) มีพุทธศาสนาแบบหินยานเป็นศาสนาประจำอาณาจักร แต่ใน ขณะเดียวกันก็ยังมีความเชื่อด้านวิญญาณนิยมและพุทธศาสนาแบบมหายาน เจือปนอยู่ ด้วย และในระดับสูงสถาบันกษัตริย์ของอยุธยาก็ยังใช้พิธีกรรมที่เป็นฮินดูและ พราหมณ์เป็นการสร้างอำนาจและความศักดิสิทธิ์เป็นการผสมระหว่างหลัก "ธรรม ราชา"และ "เทวราชา"

การปกครองอาณาจักรใช้ระบบ "ศักดินา" ซึ่งมีการแบ่งชั้นของเจ้า-ขุนนาง-พระสงฆ์-ราษฎร ออกเป็นหมวดหมู่และชั้นอย่างชัดเจน มีการเกณฑ์แรงงาน "ไพร่" และการเก็บอากร "ส่วย" เป็นผลิตผลและตัวเงิน พระเจ้าแผ่นดินทรงผูกขาดการค้ำกับ ต่างประเทศ

อยุธยาเป็นอาณาจักรที่มีความใค้เปรียบทางสภาพภูมิศาสตร์ คือตั้งอยู่ที่บริเวณ แม่น้ำ ๓ สายมาบรรจบกัน (เจ้าพระยา ป่าสัก ลพบุรี) ทำให้อยุธยามีสภาพเป็นเกาะมี แม่น้ำล้อมรอบ ถนนรอบเกาะยาวประมาณ ๑๒ กิโลเมตร) เป็นราบลุ่มเหมาะแก่การ ทำการเพาะปลูกข้าว และยังอยู่ใกล้ทะเลพอสมควรทำให้สามารถทำการค้าต่างประเทศ ได้โดยสะควก อยุธยาจึงมีลักษณะผสมผสานของการเป็นอาณาจักรในแผ่นดิน (กุมการ เกษตร) และอาณาจักรทางทะเล (กุมการค้า)

## <u>สภาพทางภูมิศาสตร์</u>

ดินแคนที่กลายมาเป็นอยุธยานั้น อาจพูคได้ว่าเป็นดินแคนลุ่มแม่น้ำเจ้าพระยา ตอนล่าง วิเกฮารุ ทานาเบ้ นักวิชาการญี่ปุ่นท่านหนึ่งได้แบ่งลักษณะดินแคนของลุ่มแม่ น้ำเจ้าพระยาไว้เป็น ๒ ประเภท คือ คินคอนสามเหลี่ยมปากแม่น้ำเก๋า กับคินคอน สามเหลี่ยมปากแม่น้ำใหม่ โดยใช้ระดับน้ำทะเล ๒.๕ เมตรเป็นเกณฑ์ ดังนั้นดินแดน อยุธยาซึ่งอยู่สูงกว่าระดับน้ำทะเลประมาณ ๓.๕ เมตร จึงจัดอยู่ในกลุ่มของดินคอน สามเหลี่ยมปากแม่น้ำเก่า ซึ่งเป็นตอนล่างสุดต่อกับคินคอนสามเหลี่ยมปากแม่น้ำใหม่ หรือส่วนที่เป็นภาคกลางส่วนใหญ่ของ เราทราบกันคีว่าคินแคนสุ่มแม่น้ำเจ้าพระยา ประเทศไทยในปัจจุบันนี้เป็นดินแคนที่อุดมสมบูรณ์ ทั้งนี้เพราะดินแคนดังกล่าวเป็นที่ ราบมองในมุมกว้างถูกขนาบด้วยที่ราบสูงโคราชทางด้านตะวันออก และทิวเขาตะนาว ศรีทางตะวันตกและมีภูเขาสูงอยู่ทางภาคเหนือโดยทั่วไปสภาพทางภูมิศาสตร์เช่นนี้ทำ ให้แม่น้ำสำคัญหลายสายที่ได้น้ำจากลมมรสุมไหลจากเหนือลงสู่ใต้ไปออกปากอ่าว ไทย ไม่ว่าจะเป็นแม่น้ำบางปะกง แม่น้ำลพบุรี แม่น้ำป่าสัก แม่น้ำเจ้าพระยา แม่น้ำ สุพรรณบุรี-นครชัยศรี-ท่าจีน และแม่น้ำแม่กลอง แม่น้ำเหล่านี้จะนำน้ำจำนวนมากไหล ท่วมทันที่ราบภาคกลางในเขตลุ่มเจ้าพระยาส่วนใหญ่ เป็นผลให้ที่ราบลุ่มของแม่น้ำ เจ้าพระยาอุดมสมบูรณ์มีน้ำมากพอ มีปุ๋ย เหมาะสมอย่างยิ่งกับการปลูกข้าว ซึ่งก็หมาย กวามว่าสามารถจะเป็นคินแคนที่ผลิตข้าวได้เพียงพอต่อการเลี้ยงชีวิตประชากรจำนวน มาก และกลายเป็นฐานที่จะก่อสร้างอาณาจักรอยุธยาขึ้นมาในที่สุด

ตามสภาพภูมิศาสตร์อยุธยาตั้งอยู่ห่างจากทะเล ประมาณ ๕๐ กิโลเมตรทางตอน บนของอ่าวสยาม คูประหนึ่งว่าอยุธยานั้นห่างเส้นทางเค็นเรือทะเลของนานาชาติ ซึ่งจะ แล่นผ่านช่องแคบทางใต้ไปสู่คินแคนที่เป็นประเทศมาเลเซีย สิงคโปร์ และหมู่เกาะ อินโดเซียในปัจจุบัน

กงจะพูดได้ว่าอยุชยาเป็นอาณาจักรบนแผ่นดินใหญ่มากกว่าจะเป็นอาณาจักรริม พะเลฐานเสรษฐกิจแบบพึ่งตัวเองอยู่ที่การปลูกข้าวนาดำ และการควบคุมกำลังคนด้วย ระบบไพร่การค้าทางทะเลคล้ายจะเป็นองค์ประกอบเล็ก ๆ ที่ไม่ค่อยมีความสำคัญ มี เพียงการแลกเปลี่ยนสินค้าวัตถุดิบจากธรรมชาติกับสินค้าอุปโภคบริโภคของประเทศที่ เจริญก้าวหน้ากว่า เช่น อินเดีย จีน ยุโรป

อย่างไรก็ตามปรากฏว่าการค้าทางทะเลได้กลายเป็นรายได้หลักของราชสำนัก อยุชยาทำให้ราชสำนักฯ มีรูปแบบการใช้ชีวิตที่หรูหราฟุ้มเพื่อยได้ ยิ่งกว่านั้นมีการ สร้างภาพพจน์และแนวคิดขึ้นมาโดยให้พระมหากษัตริย์อยุชยาทรงเปรียบเสมือนองค์ อวตาร หรือพระโพธิสัตว์หรือพระจักรพรรดิ อาจจะเป็นได้ถ้าดูจากหลักฐาน เช่น คำให้การของชาวกรุงสยามที่ว่า การค้าทางทะเลของราชสำนักอยุชยานั้น ทำรายได้ ประมาณปีละ ๔๐๐,๐๐๐ บาท (สี่แสนบาท) หรือเทียบเท่ากับ ๒๕ เปอร์เซ็นต์ ของ จำนวนเงินรายได้ ๑,๕๐๐,๐๐๐ บาท (หนึ่งล้านห้าแสนบาท) เมื่อพุทธศตวรรษที่ ๒๓ นอกจากนี้ ซีโมน เดอ ลาลูแบร์ ราชทูตฝรั่งเศสที่มาถึงประเทศสยามเมื่อปลายพุทธศตวรรษที่ ๒๒ ได้กล่าวไว้ว่าพระเจ้าแผ่นดินสยามทรงเป็น "พ่อค้าใหม่" ด้วย

คังนั้นอยุธยาจึงถูกมองว่าเป็นอาณาจักรบนแผ่นคินใหญ่ที่เป็นอาณาจักรอยู่ริม ทะเลด้วย เริ่มตั้งแต่พุทธศตวรรษที่ ๒๑ เป็นต้นมา มีหลักฐานบันทึกไว้อย่างคีเมื่อ ศตวรรษที่ ๒๒ และ ๒๑ แต่ยังน่าฉงนสนเท่ห์ว่าอยุธยาพัฒนามาถึงจุดนี้ได้ด้วยวิธีใด ซึ่งอาจจะตอบได้ว่า พุทธศตวรรษที่ ๑៩ เป็นจุดที่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแบ่ลง เนื่องจาก อาณาจักรศรีวิชัย และอาณาจักรพุกาม

สุโขทัยกับนครวัดกำลังเสื่อมโทรม และก่อนจะเกิดเมืองมะละกาขึ้นเพียงชั่ว ระยะไม่นานองค์ประกอบหลายๆ ด้านของอยุธยา คือ สถานที่ตั้ง นโยบายของราช สำนักฯ กับสภาพภายนอกและกลไกของรัฐเป็นสิ่งที่เราควรศึกษาให้เข้าใจถึงความ เจริญรุ่งเรื่องและการเจริญเติบโตของอยุธยา โดยเฉพาะพัฒนาการ ประมาณพุทธ ศตวรรษที่ ๑៩ และ ๒๐ ซึ่งจะช่วยให้เราเห็นภาพเด่นชัดของอยุธยา ในฐานะราชธานี และเมืองท่า ก่อนจะขึ้นถึงจุดสูงสุดของความเจริญในพุทธศตวรรษที่ ๒๒-๒๓ ต่อๆ มา

#### เมืองท่าอยุธยา

เมื่อพูดถึงคำว่า "เมืองท่า" เรามักจะนึกถึงสภาพที่ตั้งว่าจะต้องอยู่ติดกับชายฝั่ง ทะเล ดังนั้นในบางครั้งจึงเป็นเรื่องที่เข้าใจได้ยากว่าทำไมอยุธยาซึ่งตั้งอยู่ห่างจากปาก น้ำที่สำเภาจะต้องแล่นทวนกระแสน้ำเจ้าพระยาเกือบ ๑๐๐ กิโลเมตร จึงได้กลายเป็นท่า เรือนานาชาติที่มีความรุ่งเรืองที่สุดในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ แต่ถ้าพิจารณาอีก ประเด็นหนึ่งว่าในสมัยนั้นมีโจรสลัดที่คอยปล้นสดมภ์อยู่อย่างชุกชุมในบริเวณอ่าว ไทยแล้ว ก็คงจะเข้าใจได้ว่าตำแหน่งที่ตั้งซึ่งห่างจากปากน้ำเช่นนี้ย่อมป้องกันการ คุกคามจากโจรสลัดได้ง่ายกว่าและเป็นท่าเรือพาณิชย์ที่ปลอดภัยกว่าด้วย

ท่าเรือพาณิชย์อยุธยานอกจากจะมีลักษณะเป็นท่าเรือนานาชาติแล้ว ยังมี ลักษณะพิเศษอีกประการหนึ่งคือ เป็นศูนย์กลางในการรวมผลิตภัณฑ์ที่กระจายอยู่ตาม แหล่งต่าง ๆ ในคินแคนที่อยู่ลึกเข้าไปอีกด้วย กรุงศรีอยุชยานั้นตั้งอยู่ตรงบริเวณที่แม่น้ำ เจ้าพระยา และแม่น้ำป่าสักไหลมาบรรจบกัน แม่น้ำเจ้าพระยาที่ไหลโค้งมาทางตะวัน ตกแล้ววกอ้อมเกาะเมืองมาจนถึงด้านตะวันออกเฉียงใต้นั้นเป็นปม่น้ำที่เรารู้จักกันดีว่า เป็นแม่น้ำสายใหญ่ที่สุดของอาณาจักรไทย ผลิตภัณฑ์ต่าง ๆ จากภาคเหนือจะล่องผ่าน แม่น้ำสายนี้มาถึงราชชานี ในหนังสือ "ฟากฟ้าแคนสมุทร" (หยินหยาเซิ่งหล่าน) ที่หม่า ฮวนชาวจีน ซึ่งมีชีวิตอยู่ในสมัยราชวงศ์หมิงได้เขียนขึ้นเมื่อ พ.ศ. ๑๔๕๔ (ค.ศ. ๑๔๕๓) ได้บันทึกส่วนที่เกี่ยวกับอยุชยาไว้ว่า

"ห่างจากประเทศ (อยุธยา) นี้ไปทางตะวันตกเฉียงเหนือประมาณ ๒๐๐ สี้เศษ (๑๐๐ กิโลเมตรเศษ ๆ) มีเมืองพาณิชย์ชื่อว่า "ซั่งสุ่ย" จากเมืองนั้นมีทางเชื่อมต่อกับ ตอนใต้ของมณฑลยูนนาน เมืองนี้มีการค้าผลิตภัณฑ์จากที่ต่าง ๆ"

คำว่า "ซึ่งสุ่ย" ในที่นี้คงจะหมายถึงเมืองปากน้ำโพ (นครสวรรค์) ซึ่งตั้งอยู่ทาง ทิศเหนือของอยุธยาประมาณ ๑๘๐ กิโลเมตร เมืองนี้เป็นที่รวมของแม่น้ำ ๔ สาย ที่ ใหลงากหุบเขาบริเวณภาคเหนือของอาณาจักรไทย ฉะนั้นที่มีการเปรียบเทียบวิธีการ ขนส่งสินค้าและผลิตภัณฑ์จากยูนนานมายังหัวเมืองเหนือของอาณาจักรไทยแล้วล่อง เรือมาตามลำน้ำปิง วัง ยม น่าน สายใดสายหนึ่งจนรวมกันอยู่ที่เมืองปากน้ำโพว่า เป็น การส่งสินค้าแบบคาราวานนั้นจึงเป็นการเปรียบเทียบวิธีการลำเลียงสินค้าที่มีเหตุผล ส่วนคินแคนแถบตะวันออกของแม่น้ำป่าสักที่ใหลผ่านค้านตะวันออกของกรุงศรี อยุธยาคือที่ราบสูงโคราช ซึ่งมีเนื้อที่กว้างใหญ่ไพศาล ด้วยเหตุนี้เมื่อกล่าวถึงเหตุผลที่ ว่า ทำในสินค้าส่งออกที่สำคัญ ๆ จากอยุธยาส่วนใหญ่จึงเป็นผลิคภัณฑ์จากป่านั้น เราจะต้องไม่มองข้ามเงื่อนไขทางภูมิศาสตร์ที่ว่า คินแคนค้านตะวันออกนี้มีทรัพยากรที่ อุดมสมบูรณ์ และเป็นแหล่งคอยป้อนผลิตภัณฑ์จากป่าให้แก่อยุธยา

กำถามต่อมาของเราก็คือ แล้วคินแคนที่กลายมาเป็นอยุธยานั้นตั้งขึ้นแต่เมื่อไร
พระยาโบราณราชธานินทร์ ข้าหลวงมหาคไทยและเทศาภิบาลมณฑลอยุธยา (รับราช
การในอยุธยาระหว่าง ๒๔๓๘-๒๔๗๒ หรือ ๑๘๕๕-๑៩๒๔) อาจจะเป็นบุคคลแรกที่
แสดงความเห็นไว้เมื่อ ๒๔๕๐ (๑๔๐๗) ว่ามีเมืองเก่าที่ตั้งมาก่อนอยุธยา และอยู่ทาง
ฟากตะวันออกของตัวเกาะอยุธยาในปัจจุบัน อย่างไรก็ตามท่านมิได้กล่าวถึงชื่อเมือง
เก่านี้ไว้อย่างแน่นอนประการใด ๑๔ บุคคลถัดมาที่แสดงความเห็นเกี่ยวกับการตั้งชุม
ชนนี้ก็คือ สมเด็จฯกรมพระยาดำรงราชานุภาพ ที่ได้กล่าวเมื่อ ๒๔๖๗ (๑๕๑๔) ว่า "อัน

เมืองอโยธยานั้น พวกขอมตั้งขึ้นเมื่อปกครองอยู่ ณ เมืองลพบุรี เหตุด้วยเป็นที่ลำน้ำ ใหญ่ทั้งสามลำคือ ลำน้ำสัก ลำน้ำลพบุรี ลำน้ำเจ้าพระยาประสพกันในเขวงนั้นเป็นที่ สำคัญ ในทางคมนาคมจึงตั้งเมืองอโยชยาขึ้น แต่ในสมัยเมื่อแรกตั้งเมืองขึ้นนั้นพื้นที่ยัง เมืองอโยธยาจึงเป็นแค่เมืองน้อยอย่างเมืองหน้าค่านของเมือง สุ่มทำไร่นามิใคร่ได้ ลพบุรี ครั้นจำเนียรกาลนานมาเมื่อพื้นที่ค่อยคอนขึ้นก็มีคนไปตั้งถิ่นฐานทำไร่นาค้าขาย ที่เมืองอโยธยามากขึ้นทุกที่จนกลายเป็นที่ประชุมการค้าขายแห่งใหญ่อันหนึ่ง เพราะอยู่ **ตรงลำน้ำใหญ่ทั้งสามประสพกันคังกล่าวมาแล้ว** ข้อนี้พึงเห็นได้โดยมีจดหมายเหตุ ปรากฏว่าสร้างพระพุทธรูป "พระเจ้าพนัญเชิง" เมื่อ พ.ศ.๑๘๖๓ ก่อนพระเจ้าอู่ทอง มาสร้างเป็นราชธานีถึง ๒๕ ปี และยังมีวัคอื่นเช่นวัคธรรมิกราชเป็นต้น ซึ่งรู้ได้โดยภูมิ ที่ว่าสร้างก่อนพระเจ้าอู่ทองมาตั้งเป็นราชธานีอีกหลายวัด ถ้ามิได้เป็นเวลาเมืองอโยธยา รุ่งเรื่อง ก็จะหามีกำลังสร้างวัดที่กล่าวมาได้ไม่เหตุที่พระเจ้าอู่ทองมาสร้างเมืองอโยธยา เป็นราชชานีเพราะเป็นเมืองซึ่งกำลังเจริญรุ่งเรื่องอย่างหนึ่ง อีกอย่างหนึ่งนั้น เพราะเมือ งอโยธยาตั้งอยู่ตรงที่รวมลำน้ำใหญ่อันเป็นทางคมนาคมกับหัวเมืองฝ่ายเหนือ เสมือนประตูเมืองเหนือทั้งปวงเป็นชัยภูมิในการที่จะแผ่ราชอาณาเขตต์และจะครอบงำ เอาหัวเมืองไว้ในอำนาจ พระเจ้าอู่ทองคงเลือกเอาเมืองอโยธยาเป็นราชธานีเพราะเหตุ สองอย่างคังกล่าว" ประวัติศาสตร์นิพนธ์ "อโยธยา" ได้รับการเผยแพร่ครั้งสำคัญอีก ครั้งหนึ่งเมื่อศรีศักร วัลลิโภคม แห่งมหาวิทยาลัยศิลปากร ได้เสนอบทความเมื่อ ๒๕๐៩ (๑๕๖๖) ชื่อ "กรุงอโยธยาในประวัติศาสตร์" ศรีศักรเสนอความเห็นที่แคกต่าง ไปจากบุคคล 🖢 ท่านแรกกล่าว คือเชื่อว่าการตั้งอยุธยาในปี ๑๘๘๓ ของพระเจ้าอู่ทอง นั้น เป็นการโยกย้ายเพียงแต่ที่ตั้งของพระราชวังเท่านั้น ส่วนตัวเมืองหลวงยังคงอยู่ใน บริเวณเคียวกัน คังนั้น "อโยชยา" แต่เดิมก็ได้กลายเป็นศูนย์กลางที่สำคัญแทนที่ของ ลพบุรีมาแล้วตั้งแต่ก่อนหน้าการสถาปนาอยุธยาคือในราวพุทธศตวรรษที่ ๑๕ โดยเหตุผลของความเจริญเติบโตทางการค้าขายของ "อโยธยา" (ในที่นี้ผู้เขียนจะไม่ถก เถียงประเด็นว่า "อโยชยา" เป็นเมืองหลวงแทนลพบุรีมาตั้งแต่ก่อนการตั้งอยุชยาใน พ.ศ. ๑๙๕๓ หรือไม่)

จากความเห็นของบุคคลทั้งสาม พอสรุปได้ว่ามีเมือง "อโยชยา" มาก่อนอยุชยา (ไม่ว่าจะเป็นเมืองหลวงแทนลพบุรีหรือไม่ก็ตาม) และถ้าหากมีเมืองนี้มาตั้งแต่สมัย เขมรมีอำนาจในตอนกลางของลุ่มแม่น้ำเจ้าพระยาแล้วก็ตกประมาณพุทชศตวรรษที่

หรือในช่วง ๒๐๐ ปีก่อนการตั้งอยุธยาในชั้นต้นอาจกล่าวได้ว่า "อโยธยา" เป็นเมืองที่ขึ้นอยู่กับศูนย์กลางเก่าที่ลพบุรีทั้งนี้เพราะเมื่อถึงพุทธศตวรรษที่ ๑๗ แล้ว ดินคอนสามเหลี่ยมปากแม่น้ำแถบอยุชยาคงจะงอกเงยขึ้นมาเป็นที่คินที่เหมาะสมกับ การเพาะปลูกมากขึ้น การตกตะกอนของดินที่แม่น้ำพัดพามาได้ช่วยให้เกิดที่ดินใหม่ ขึ้นมาดังได้กล่าวได้แล้วข้างต้นประกอบกับความพยายามที่จะขยายที่คินในการเกษตร ก็ทำให้มนุษย์ผลักคันลงสู้ที่ดินใหม่ ๆ เราพอมีหลักฐานจากเอกสารบางขึ้นที่จะยืนยัน ความพยายามที่จะเปิดที่ดินใหม่นี้อยู่บ้างเช่น ใน พงศาวคารเหนือ กล่าวถึงพระเจ้าสาย น้ำผึ้งแห่งเมืองลพบุรี ว่า "จุลศักราช ๔๐๖" (พ.ศ. ๑๕๘๓) ปีมะโรง ฉศกจึงเชิญศพ (นางสร้อยคอกหมาก) มาพระราชทานพระเพลิงที่แหลมบางกะจะ (อยุชยา) สถาปนา เป็นพระอาราม ให้ชื่อว่าวัดพระเจ้าพระนางเชิงแต่นั้นมา พระเจ้าสายน้ำผึ้งจึงยกพลไป ขุดบางเตยจะสร้างเมืองใหม่ พระอาจารย์ห้ามว่าน้ำเค็มนัก ยังไม่ถึง พุทธทำนายสร้าง ไม่ได้" ข้อความข้างค้นแสดงให้เห็นว่าในปลายพุทธศตวรรษที่ ๑๖ นั้น "อโยธยา" คงปรากฏตัวแล้วเพราะมีการกล่าวถึงบางกะจะ ในขณะเคียวกันก็มีความพยายามที่จะ ขยายลงใต้แต่ "บางเตย" (ซึ่งปรากฏในเอกสารของตะวันตกว่าอยู่เหนือกรุงเทพฯ ใน ปัจจุบันขึ้นไป) นั้น "น้ำเคีมนัก" ยังสร้างเมืองใหม่ไม่ได้ ทั้งนี้เพราะอาจจะเป็นได้อย่าง มากว่าคืนแคนตอนล่างระหว่างอยุธยาและกรุงเทพฯ ในสมัยนั้นยังอยู่ติดกับทะเลเกิน ไปกว่าที่ดินจะเหมาะสมกับการเพาะปลูกลพบุรี-"อโยชยา"-อยุธยา ความเจริญเติบโต ของ "อโยธยา"-อยุธยานั้นจะเข้าใจได้ไม่ง่ายนัก ถ้าหากว่าจะไม่คูความเกี่ยวคองของ "อ โยธยา"-อยุธยา กับลพบุรีศูนย์กลางเก่าทางฝั่งตะวันออกของแม่น้ำเจ้าพระยา

เราทราบกันคีแล้วว่าลพบุรีคงจะเป็นชุมชนและศูนย์กลางที่เก่าที่สุดแห่งหนึ่งใน ตอนกลางของประเทศไทยนับเป็นเวลาหลายศตวรรษทีเคียวที่ลพบุรีมีบทบาทในฐานะ เป็นศูนย์กลางของอารยธรรมไม่ว่าจะเป็นทางด้านพุทธศาสนา ฮินดู และพราหมณ์ ถ้า หากจะเชื่อตามตำนานท้องถิ่นลพบุรีก็เกิดมาแล้วตั้งแต่ราว ๆ พุทธศตวรรษที่ ๑๑ ใน ศตวรรษต่อมาข้าราชการจีนได้มาแวะที่ลพบุรี และกล่าวถึงเมืองนี้ไว้ และเมื่อถึงพุทธศตวรรษที่ ๑๓ (กลางคริสตศตวรรษที่ ๗) ลพบุรีก็กลายเป็นศูนย์กลางที่สำคัญทางพุทธศาสนา เรื่องราวของลพบุรีในตอนนี้เป็นที่รู้จักกันดีจากเรื่องของพระนางจามเทวี เจ้า หญิงจากเมืองลพบุรีที่เสด็จไปครองอาณาจักรหริภุญชัย (ลำพูน)

เมื่อถึงพุทธศตวรรษที่ ๑๖ (ปลายคริสตศตวรรษที่ ๑๐ และต้น ๑๑) นั้นลพบุรีได้ กลายเป็นสมรภูมิใหญ่ เกิดสงครามกับอาณาจักรนครศรีธรรมราช ทั้งยังมีอาณาจักรหรื ภุญชัยเข้ามาเกี่ยวข้องกับสงครามครั้งนี้ด้วย เหตุการณ์เหล่านี้ได้ถูกบันทึกไว้ในเอกสาร ประวัติศาสตร์สำคัญ ๆ เช่น ตำนานมูลศาสนา ซินกาลมาลีปกรณ์ และจามเทว็วงศ์

ในช่วงระยะเวลาใกล้เคียงกันนี้ อิทธิพลของเขมรกีเริ่มแผ่เข้าสู่ดินแคนลพบุรี คือนับตั้งแต่สมัยของพระเจ้าสุริยวรมันที่ ๑ (๑๕๔๕-៩๓ หรือ ๑๐๐๒-๕๐) แห่งอาณา จักรพระนครหลวงหลักฐานทางศิลาจารึกชี้ให้เห็นว่าเขมรมีอำนาจทางการเมืองเหนือ คินแคนกุ่มแม่น้ำเจ้าพระยาระหว่างพุทธศตวรรษที่ ๑๖-๑៩ (๑๑-๑๓) อย่างไรก็ตาม อำนาจของเขมรจากพระนครหลวงนี้เป็นอำนาจที่ไม่มั่นคงเพราะลพบุรีพยายามที่จะ สลัคอำนาจของเขมรอยู่คลอคเวลา และในขณะเคียวกันก็น่าเชื่อได้จากการถกเถียงข้าง ค้นว่า ลพบุรีกำลังขยายลงสู่คินแดน "อโยธยา" หลักฐานสุดท้ายที่กล่าวว่า เขมรมี พ.ศ. ๑๗๓๘ (๑๑๕๕) ที่กล่าวว่า อำนาจเหนือลพบรี ก็คือ จารึกพิมานอากาศ พระเจ้าชัยวรมันที่ ๗ ทรงส่งโอรสมาปกครองลพบุรี ๒๓ ใน พ.ศ.๑๖๖๘ (๑๑๒๕) เจาจูกัวชาวจีนก็ได้กล่าวถึงลพบุรีในฐานะเมืองขึ้นของอาณาจักรพระ ก่อนหน้านั้น บทบาททางประวัติศาสตร์ของลพบุรีที่กล่าวมาน่าจะถ่ายทอดส่งมรคกให้ กับ "อโยธยา"-อยุธยา อาจจะเป็นไปได้อย่างมากที่เมื่อถึงปลายพุทธศตวรรษที่ ๑๖ (ครึ่งหลังของคริสตศตวรรษที่ ๑๑) นั้น "อโยธยา" เริ่มที่จะมีบทบาทขึ้นมาและเริ่มที่จะ เข้ามาแทนที่บทบาทเดิมของลพบุรีบ้างแล้ว แต่ก็มิได้หมายความว่าลพบุรีจะหมดฐาน ของตนไป ลพบุรียังคงครองความเป็นศูนย์กลางทางอารยธรรมอยู่จนกระทั่งถึงปลาย พุทธศตวรรษที่ ๑๘ หรือต้นพุทธศตวรรษที่ ๑๕ (กลางคริสตศตวรรษที่ ๑๓) ทั้งนี้ เพราะหลักฐานที่เกี่ยวกับการที่เจ้าไทย ๓ พระองค์ คือ พ่อขุนรามคำแหง พ่อขุนมังราย และพ่อขุนงำเมือง เมื่อยังทรงพระเยาว์อยู่นั้นได้เสด็จลงมาศึกษาเล่าเรียนที่เขาสมอกอน ซึ่งอยู่ทางทิศตะวันตกเฉียงเหนือของเมืองลพบุรี อนึ่งลพบุรีก็คงเป็นอาณาจักรที่สำคัญ คังจะเห็นได้จากการติดต่อส่งทูตบรรณการไปเมืองจีนในระหว่าง ซึ่งอยู่ในระยะเวลาใกล้เคียงกับรัชสมัยของพ่อขุนรามคำแหง (මෙස් ජි– ජ් ජ් ) W.ff.ඉක්ෂණ-අඉ (ඉෂ්ෆර්ජ-ජික්)

"อโยธยา" ปรากฏหลักฐานทางประวัติศาสตร์อย่างเห็นได้ชัด ก็ในตอนกรึ่ง หลังของพุทธศตวรรษที่ ๑ธ ซึ่งพระราชพงศาวคารกรุงศรีอยุธยา ฉบับหลวงประเสริฐ กล่าวว่ามีการสร้างพระพุทธรูปวัดพนัญเชิง เมื่อ พ.ศ.๑๘๖๗ (๑๓๒๔) สำหรับในกรณี ของตัววัดพนัญเชิงเองพงศาวดารเหนือกล่าวว่า สร้างมาตั้งแต่ พ.ศ.๑๕๘๗ (๑๐๐๔) ใน สมัยของพระเจ้าสายน้ำผึ้ง แล้วหลักฐานอีกชิ้นหนึ่งที่กล่าวถึง "อโยธยา" ก็คือ จารึก หลักที่ ๑๑ ที่กล่าวว่าประมาณ พ.ศ.๑๘๘๗ (๑๓๔๔) มีพระสงฆ์รูปหนึ่งที่กลับจาก ลังกา และจะไปสุโขทัยได้ผ่านมา "เข้าเฝ้าบุรีราชบรมอโยธยาศรี

# ซิมอง เคอะ ถาลูแบร์

เรียบเรียงจากหนังสือ <u>อยุธยา : ประวัติศาสตร์และการเมือง</u> ของ ชาญวิทย์ เกษตรศิริ ฉบับพิมพ์ครั้งที่ ๑ จัดพิมพ์โดยมูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ และมูลนิธิโต โยค้าประเทศไทย ,พ.ศ ๒๕๔๒

คำนำ

นามของ ซิมอง เคอะ ลาลูแบร์นั้น เกือบจะไม่ต้องการการแนะนำใด ๆ ต่อนักอ่าน ที่สนใจเกี่ยวกับอดีตของไทย

ลาลูแบร์ เป็นนักการทูตของพระเจ้าหลุยส์ที่ ๑๔ แห่งฝรั่งเศส ที่เดินทางเข้ามา เจรจาทางด้านเศรษฐกิจการเมือง และการศาสนา กับพระนารายณ์ แห่งกรุงศรีอยุธยาเมื่อ ค.ศ.๑๖๘๗-๑๖๘๘ (แต่ถ้าคิดตามปีปฏิทินเก่าก็ตรงกับ พ.ศ.๒๒๓๐)

ลาลูแบร์ อยู่ในเมืองไทยเป็นเวลา ๑ เคือนกับ ๖ วัน ท่านเดินทางมาถึงเมื่อวันที่ ๒๑๑ กันยายน ค.ศ.๑๖๘๘ (พ.ศ ๒๒๑๐) และเดินทางกลับไปเมื่อ วันที่ ๒ มกราคม ค.ศ.๑๖๘๘ (ซึ่งคิดตามปฏิทินเก่าของไทยก็ยังตกอยู่ใน พ.ศ.๒๒๑๑) อีกประมาณ ๕ เคือน ต่อมาก็เกิดเหตุการณ์สำคัญ คือ "การรัฐประหารในราชสำนัก" ฟอลดอน หรือ เจ้าพระยาวิไขยเยนทร์ ซึ่งเป็นชาวกรีกและขุนนางคนโปรดของพระนารายณ์ฯ ถูกจับ ประหารชีวิตเมื่อวันที่ ๕ มิถุนายน ๒๒๑๒ พระนารายณ์เสด็จสวรรคตเมื่อวันที่ ๑๑ กรกฎาคม ปีเดียวกันนั้น และอยุธยาก็เปลี่ยนจากการมีกษัตริย์ราชวงศ์ปราสาททองปก ครองเป็นราชวงศ์บ้านพลูหลวง

ถ้าจะว่าไป งานของลาลูแบร์ในฐานะนักการทูตนั้นไม่สู้ประสบความสำเร็จเท่าไร
นักแต่ท่านถูกจดจำไว้ในประวัติสาสตร์ ในฐานะที่บันทึกเรื่องราวเกี่ยวกับประเทศสยาม
ไว้อย่างยอดเยี่ยม งานของท่านเป็นสิ่งที่เรียกได้ว่า Masterpiece สำหรับความเข้าใจต่อ
วัฒนธรรมการปกครองชีวิตตลอดจนสภาพทั่ว ๆ ไปของสยามโบราณอาจจะไม่เกินความ
จริงด้วยซ้ำไปที่จะพูดว่าผลงานของท่านนั้น ให้ความรู้เกี่ยวกับอดีตของไทยได้ดีกว่า
หนังสือไทยหรือเทศที่เขียนกันในสมัยนั้นด้วยซ้ำไป ผลงานคลาสสิคของลาลูแบร์นั้นตี
พิมพ์เป็นครั้งแรกที่กรุงปารีส และกรุงอัมสเตอร์ดัม เมื่อ ก.ศ.๑๖๕๑ (๒๒๓๔) โดยมีชื่อว่า
Du royaume do Siam และถูกแปลเป็นภาษาอังกฤษตีพิมพ์ที่กรุงลอนดอน เมื่อ ค.ศ.๑๖๕๓
(๒๒๓๖) ใช้ชื่อครั้งนี้ว่า A New Historical Relation of the Kingdom of Siam หนังสือ
ของลาลูแบร์เป็นที่รู้จักกันดีในหมู่นักประวัติสาสตร์ไทยและได้รับการเปลี่ยนแปลงเป็น

ภาษาไทยไว้ถึง ๒ ครั้ง ครั้งแรกโดยกรมพระนราธิปประพันธ์พงศ์ (พงศาวคารสยามครั้ง กรุงศรีอยุธยา, ปรีคาลัย, ๒๔๕๓) และครั้งหลังโดย สันต์ ท. โกมลบุตร (จดหมายเหตุ ลาลูแบร์ฉบับสมบูรณ์, ก้าวหน้า, ๒๕๑๐) ผู้สนใจกวรดูจากฉบับแปลครั้งหลัง เพราะจะ สมบูรณ์กว่า และผู้แปลก็แปลจากต้นฉบับภาษาฝรั่งเศสโดยตรง ส่วนฉบับแปลครั้งแรก นั้นถ่ายทอดจากภาษาอังกฤษในบทความนี้ ผู้ เขียนต้องการจะกล่าวถึงชีวประวัติของ ลาลูแบร์ตลอดจนสิ่งต่าง ๆ ที่ท่านได้มาเห็นในอยุธยา บทความนี้ต้องการจะทำในรูปของ บทความรูปภาพกล่าวคือนำรูปภาพต่าง ๆ จากหนังสือของลาลูแบร์มากล่าวแนะนำต่อผู้ อ่าน มากกว่าจะเป็นบทความทางประวัติศาสตร์โดยตรง

ดังที่กล่าวแล้วข้างค้นว่า แม้ลาลูแบร์ จะเข้ามาอยุธยาในฐานะทูตพิเศษก็ตามแต่ ความสำเร็จของท่านคูจะอยู่ที่ผลงานหนังสือ พูคง่าย ๆ ก็คือท่านประสบความสำเร็จทาง ค้านวรรณกรรมมากกว่าประวัติลาลูแบร์ และการเมืองระหว่างประเทศไทย ลาลูแบร์ เกิด เมื่อ ค.ศ.๑๖๔๒ (๒๑๙๕) ที่เมืองคูลูสฝรั่งเศส เป็นบุตรของคระกูลสำคัญในท้องถิ่นนั้น ท่านได้รับการศึกษาจากลุง ซึ่งเป็นบาทหลวงนิกายเจซูอิดและจากบิคาซึ่งเป็นเทศมนตรี บิคาสนใจวรรณกรรมอย่างมาก ๆ คังนั้นเมื่อลาลูแบร์มีอายุเพียง ๑๖ ปี ก็สามารถแต่งโศก นาฏกรรมเป็นภาษาละตินได้ ในวัยรุ่นลาลูแบร์เข้าสู่ปารีส ซึ่งเป็นเสมือนศูนย์กลางของ อารยธรรมยุโรปในสมัยนั้น ท่านเข้าสู่วงการละครวรรณกรรม ศึกษากฎหมายมหาชน และก็คบกับคนในวงการชั้นสูงสังคมชั้นสูงในปารีสทำให้ลาลูแบร์หนุ่มได้รับแต่งตั้งให้ เป็นเลขานุการของทูตฝรั่งเศสในสวิสเซอร์แลนด์ ซึ่งได้ทำงานอยู่ถึงกว่า ๔ ปี ระหว่าง ค.ศ.๑๖๗๒-๑๖๗๖ (๒๒๑๕-๒๒๑๕) และในที่สุคก็ใค้รับแต่งตั้งจากราชสำนักของพระ เจ้าหลุยส์ที่ ๑๔ ให้เป็นทูตพิเศษมากรุงสยามเมื่อ ค.ศ.๑๖๘๘ (๒๒๑๐) สาเหตุของการที่ ฝรั่งเศสส่งทูตชุดลาลูแบร์มาอยุธยานั้น สืบเนื่องมาจากความสัมพันธ์ระหว่างไทยกับฝรั่ง เศสที่กำลังกระชับเกลี่ยวกันทั้งทางด้านการเมืองเศรษฐกิจ และการศาสนานับตั้งแต่สมัย อยุธยาตอนกลาง คือตั้งแต่สมัยพระนเรศวร (พ.ศ.๒๑๑๑-๒๑๔๘) และพระเอกาทศรถ (พ.ศ.๒๑๔๘-๒๑๕๖) แล้วที่ฝรั่งชาติยุโรปได้เข้ามามีบทบาททางการค้าในเอเชียตะวัน ออกเฉียงใต้เพิ่มขึ้นทุกที่ ๆ ในอยุธยานั้น ฝรั่ง ๓ ชาติ คือฮอลันคา อังกฤษและฝรั่งเศสต่าง ก็มีผลประโยชน์ทางการค้าผลประโยชน์ทางการค้านี้ มีในรูปของการที่ฝรั่งเข้ามาทำการ ค้าในรูปของคนกลาง ค้านหนึ่งซื้อสินค้าจำพวกเครื่องเทศเพื่อนำไปขายในยุโรป อีกค้าน หนึ่งค้องการยึดบทบาทพ่อค้าคนกลางไปจากชนชาติเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ และจากชาว จีนที่ทำการค้าติดต่อไปมาระหว่างประเทศเอเชียตะวันออกเฉียงใต้กับจีน-ญี่ปุ่น

ศึกษาประวัติศาสตร์ที่ผ่านมา เชื่อกันได้ว่าฮอลันดาเข้ามามีบทบาทและอิทธิพลในอยุชยา อย่างมากดังนั้นจึงสร้างความหวั่นกลัวให้กับพระนารายณ์ ทำให้พระองค์พยายามหันไป หาอังกฤษ และฝรั่งเศส ทั้งนี้เพื่อเอามาใช้คานอำนาจฮอลันคา (ทรงศรี, ๒๕๐๖) อย่างไรก็ ตามในการศึกษาหลักฐานทางประวัติศาสตร์ใหม่ ๆ นักประวัติศาสตร์รุ่นใหม่มีความเห็น ว่า ที่ว่าฮอลันคาเข้ามามีบทบาทอย่างมากในอยุธยา จนทำให้พระนารายณ์ฯ หันไปหา อังกฤษและฝรั่งเศสนั้นเห็นจะมีข้อมูลที่ไม่มีน้ำหนักพอ (Smith, ๑๕๗๗) และการที่ตี กวามว่าพระนารายณ์ทรงข้ายไปประทับที่ลพบุรีแทนที่จะอยู่ที่อยุธยานั้นก็มีสาเหตุมาจาก การเมืองภายในราชสำนักมากกว่าจะเป็นสาเหตุจากภายนอกที่ว่าค้วยการคุกคามของ ฮอลันคา (นิธิ, ๒๕๒๓ และพลับพลึง, ๒๕๑៩) การเปิดความสัมพันธ์ทางการทูตระหว่าง พระนารายณ์ และพระเจ้าหลุยส์ที่ ๑๔ นั้น ได้รับแรงกระตุ้นอย่างมากจนบรรคา มิชชันนารีฝรั่งเศส ไทยส่งทูตชุดแรกไปเมื่อ ค.ศ.๑๖๘๐ (๒๒๒๓) แต่ทูตชุดนี้เรืออับปาง เสียก่อนที่จะถึงฝรั่งเศส ในปี ค.ศ.๑๖๘๒ (๒๒๒๕) ฝรั่งเศสส่งผู้แทนคณะเล็ก ๆ มา อยุธยา และผู้แทนฝรั่งเศสก็พบว่า ฟอลคอน ชาวกรีกคนโปรคปรานของพระนารายณ์ซึ่ง ต่อมาจะได้รับตำแหน่งเจ้าพระยาวิชเยนทร์ นั้นทำหน้าที่เป็นตัวแทนผลประโยชน์ของฝรั่ง เศสเป็นอย่างดี เจ้าพระยาวิชเยนทร์ (พ่อลคอน) ไต่เต้าเข้ามามีบทบาทในราชการอยุธยา จนถึงครั้งหนึ่งรักษาการตำแหน่งพระคลัง และรักษาการตำแหน่งสมุหนายกมีอำนาจสูง ในการบริหารราชการแผ่นดิน และในที่สุดก็กลายเป็นเป้าของความเกลียดซังในหมู่ข้าราช สำนักไทยใน ค.ศ.๑๖๘๔ (๒๒๒๓) ทูคไทยชุคที่สองไปถึงฝรั่งเศส และคำเนินการเจรจา ในบรรยากาศทางการเมืองเช่นนี้ ให้ฝรั่งเศสส่งทูตมาทำสัญญาเป็นพันธมิตรกับไทย ำเรรดาบาทหลวงมิหหับ บารีเข้าเกี่ยวข้องอย่างมากโดยเฉพาะการแพร่ข่าวว่า พระนารายณ์ จะทรงเข้ารีตเปลี่ยนไปนับถือศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาธอลิค ซึ่งทำให้พระเจ้าหลุยส์ที่ ขึ่งสนพระทัยในการสถาปนาความสัมพันธ์ทางการทูตกับอยุธยายิ่งขึ้น ค.ศ.๑๖๘๕ (๒๒๒๘) ทูคฝรั่งเศสชุคสำคัญ คือชุดของ เซอวาลิเอร์ เดอะ โชมองค์ ก็เคิน ทางมาอยุธยา และได้รับการต้อนรับอย่างหรูหราที่สุด เดอะ โชมองต์นำพระราชสาสน์ ของพระเจ้าหลุยส์ที่ ๑๔ เข้าถวายต่อพระนารายณ์ฯ ณ พระราชวังที่ละโว้ เป้าหมายของ ทูตชุด เคอะ โชมองต์นี้ก็คือมาเจรจาให้พระนารายณ์เข้ารีต ตกลงเรื่องการเป็นสัมพันธ มิคร และขอเมืองสงขลาให้ฝรั่งเศส หรือตั้งเป็นฐานทางยุทธศาสตร์ของตนที่จะทำการค้า แข่งกับอังกฤษและฮอลันคา (Luang Sitsayamkan, ๑๕๖๗, บทที่ ๗-๘) เมื่อทูตฝรั่งเศสชุด นี้เดินทางกลับ ไทยได้ส่งทูดของตนร่วมเดินทางไปด้วย คือ พระวิสูตรสุนทร หรือที่รู้จัก

กันภายหลังว่า โกษา เดอะ โชมองศ์ ไม่ประสบความสำเร็จในการเจรจาให้พระนารายณ์ เข้ารีต และเป้าหมายของฝรั่งเศสในเรื่องเมืองสงขลาก็เปลี่ยนไปด้วย ราชสำนักฝรั่งเศสได้ ตกลงกันเอง โดยที่พระวิสูตรสุนทรไม่สามารถจะทราบเรื่องได้ (เพราะปัญหาทางด้าน ภาษาและการเจรจาลับ) ฝรั่งเศสเปลี่ยนเป้าของตนเป็นการขอเมือง มะริด ทางด้าน มหาสมุทรอินเคีย กับเมือง บางกอก (ซึ่งหมายถึงชนบุรี-กรุงเทพฯ ในปัจจุบัน) แทนเมือง สงขลา แต่เคิม การที่ฝรั่งเศสค้องการเมืองมะริค ก็เพื่อผลประโยชน์ทางการค้าของ บริษัท อีสต์อินเดีย ฝรั่งเศส เมืองมะริคซึ่งขึ้นอยู่กับไทยนั้นเป็นทำเลที่คีของการคุมการค้าค้าน มีที่จอดเรือดีกว่าทะเลทางด้านซ้าย ฝั่งโคโรมันเคล ในอ่าวเบงกอล มหาสมุทรอินเคีย ฝรั่งเศสต้องการได้ฐานทัพนี้ไว้คุมการค้าแข่งกับฮอลันดาและอังกฤษ ส่วนเมืองบางกอก นั้น มีป้อมปราการมั่นคง ซึ่งฝรั่งเศสจะสามารถไว้ใช้ควบคุมกิจการทางการเมืองในไทย ได้เป็นอย่างดี เพราะอยู่ใกล้กับอยุธยา คังนั้นทูตชุดของลาลูแบร์จึงถูกส่งมายังอยุธยาเพื่อ คำเนินการคังกล่าว ทูตชุดนี้เป็นคณะใหญ่มีเรือรบมา 🖢 ลำ เรือตามอีก ๔ ลำ (เรือรบฝรั่ง เศสนั้นจอคอยู่นอกสันดอนปากน้ำสมุทรปราการ เพราะผ่านเข้ามาไม่ได้ทั้งยังมีทหารมา ค้วย ๖๓๖ คน ทหารฝรั่งเศสเหล่านี้ตายเสียกลางทางเป็นจำนวนมาก เหลือมาถึงเมืองไทย เพียง ๔៩๒ คน ถ้าจะว่าไปก็เปรียบเสมือนว่าฝรั่งเศสส่งกองทัพมาคุมไทยนั้นเอง จำนวน ทหารที่มากมายนี้ได้รับคำสั่งมาจากฝรั่งเศสว่า ถ้าไทยไม่ยอมยกมะริค และบางกอกให้ก็ ให้ใช้กำลังเข้ายึดโดยตรง ฟอลคอน ตัวแทบผลประโยชน์ของฝรั่งเศสเองก็งง เพราะเดิม ตนขอทหารเพียง ๕๐-๖๐ คน เพื่อจะเอามาใช้เป็นทหารรักษาพระองค์พระนารายณ์ และ จะได้เป็นทหารที่อยู่ใต้บังคับบัญชาของคนด้วยพระวิสูตรสุนทร (โกษาปาน) ประหลาดใจต่อการเจรจาลับและแผนการณ์ต่าง ๆ ทำให้เปลี่ยนข้างจากการนิยมฝรั่งเศส ไปในที่สุด

ลาลูแบร์ได้เข้าเฝ้าพระนาราชณ์และทำสนชิสัญญากับไทยเมื่อวันที่ ๑๑ ชันวาคม ๑๖๘๗ (๒๒๑๑) สัญญานี้อำนวยประโยชน์ทางการค้าให้ฝรั่งเศสมาก คือฝรั่งเศสมีสิทธิ ได้โดยสะดวกได้รับสิทชิสภาพนอกอาณาเขตสำหรับเจ้าพนักงานของตน ได้รับสิทชิผูก ขาคคีบุกในเกาะภูเก็ตทหารฝรั่งเศสควบคุมเมืองมะริคและบางกอก และยังได้เกาะหนึ่ง นอกเมืองมะริคอีกด้วย (Luang Sitsayamkan, บทที่ ๑๒–๑๓) อย่างไรก็ตามลาลูแบร์ ก็ไม่ ประสบความสำเร็จในการที่จะให้พระนารายณ์เข้ารีค ลาลูแบร์เดินทางกลับไปเมื่อวันที่ ๓ มกราคม ๑๖๘๘ (๒๒๑๐) โดยผ่านไปทางชวา อีกไม่กี่เดือนต่อมาก็เกิดเหตุการณ์ที่เรียก ว่า "รัฐประหารในราชสำนัก" (หนังสือฝรั่งส่วนใหญ่จะเรียกเหตุการณ์นี้ว่า 1688

Revolution) พระเพทราชา เจ้าพรมคชบาลและหลวงสรศักดิ์ บุตรชายกลายเป็นผู้นำของ กลุ่มพระสงฆ์ และขุนนางที่ไม่พอใจต่อสภาพการณ์ พระนารายณ์มิได้ทรงมีโอรส มีแต่ พระราชธิดา ๑ องค์ และโอรส บุญธรรมชื่อ พระปีย์ ซึ่งเข้ารีตนับถือศาสนาคริสต์ไปแล้ว ราชสำนักกลุ่มหนึ่งรวมทั้งฟอลคอนต้องการให้พระปีย์สืบราชสมบัติต่อ เมื่อพระนารายณ์ ฯ ทรงประชวร พระเพทราชาก็เครียมการยึดอำนาจดังกล่าวข้างต้น (Luang Sitsayamkan, บทที่ ๑๔) สมัยหนึ่งประวัติศาสตร์ไทยกล่าวว่าพระเพทราชาเป็น ขบถ แต่ในปัจจุบัน ความเห็นที่ว่านี้คงจะต้องถูกตีความครงกันข้ามด้วยซ้ำไป (วัลยา, ๒๕๑๖) เมื่อลาลูแบร์ กลับ ไปฝรั่งเศสท่าน ได้รับแต่งตั้งให้เป็นทูตไปสเปนพยายามแยกสเปนออกจากการเป็น พันธมิตรกับอังกฤษ แต่ไม่ประสบความสำเร็จ ซ้ำยังถูกจับอีกด้วย เมื่อได้รับการปลด ปล่อยลาลูแบร์ก็หันมาทำงานค้านวรรณกรรมเป็นส่วนใหญ่ จนได้รับแต่งตั้งเป็นสมาชิก ของราชบัณฑิตฝรั่งเศส (French Academy) และสิ้นชีวิตลงเมื่อ ค.ศ.๑๗๒៩ (๒๒๗๒) มี อายุได้ ๘๗ ปี สรุปหนังสือของลาลูแบร์นั้น ให้ข้อมูลเกี่ยวกับอดีตของไทยมากมาย ถือแม้ ว่าท่านจะอยู่เมืองไทยเพียง ๑ เคือนกว่าก็ตาม แต่ก็ได้ "พิจารณาสอบถาม พยายามศึกษา ให้ถึงแก่นเท่าที่ข้าพเจ้า (ลาลูแบร์) สามารถจะทำใค้" หนังสือของลาลูแบร์ ดูจะสมบูรณ์ยิ่ง มีทั้งแผนที่ประเทศสยาม แผนที่แม่น้ำเจ้าพระยา ตั้งแต่ปากอ่าวจนถึงอยุธยา แผนที่เมือง บางกอก (ธนบุรี) แผนที่เกาะอยุธยาอย่างละเอียค ลาลูแบร์ให้ความสนใจต่อสยามที่เขา เห็นอย่างมาก แม้กระทั่งรูปตัวหิ่งห้อย คันไถ ตลอคจนไพร่ (เลกฝีพาย) ต้นหมากรากไม้ บ้านเรือนวัดวาอาราม รูปที่เด่นของลาลูแบร์และถูกนำมาตีพิมพ์บ่อยครั้งดูเหมือนจะเป็น รูปขุนนาง สตรี และเรือราชพิธีต่าง ๆ ของไทย ลาลูแบร์เป็นคนช่างศึกษา ฉะนั้นท่านจึง พยายามที่จะสืบเสาะหาความรู้เกี่ยวกับประวัติศาสตร์ไทย ท่านเป็นคนหนึ่งที่กล่าวว่า พระ เจ้าอู่ทองเสด็จจากเพชรบุรีมาตั้งกรุงศรีอยุธยา (ซึ่งตรงกับคำให้การชาวกรุงเก่า ซึ่งเขียน ความสนใจของลาลูแบร์เกี่ยวกับสยามนี้เราอาจพูดได้ว่ากิน ขึ้นหลัง พ.ศ.๒๑๑๐) ความทั้งทางเศรษฐกิจการเมืองและสังคม

## บทบาทชาวจีน

เรียบเรียงจากหนังสือ <u>อยุธยา : ประวัติศาสตร์และการเมือง</u> ของ ชาญวิทย์ เกษตรศิริ ฉบับพิมพ์ครั้งที่ ๑ จัดพิมพ์โดยมูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ และมูลนิธิโต โยด้าประเทศไทย ,พ.ศ ๒๕๔๒

การขยายตัวของการค้าต่างประเทศและบทบาทของชาวจีน เราได้เห็นมาแล้วว่า สภาพทางภูมิศาสตร์ การขยายตัวของการเกษตร-ปลูกข้าว ความสัมพันธ์กับศูนย์กลางเก่า ที่ลพบุรี ทำให้ "อโยธยา"-อยุธยา เริ่มที่จะมีบทบาทสำคัญขึ้นมา ประเด็นต่อไปที่ควรจะ ศึกษาประกอบก็คือเรื่องที่เกี่ยวกับการค้าขาย

สำหรับเรื่องรายการค้าขายนี้ ผู้เขียนจะจำกัดอยู่ที่การค้าขายกับต่างประเทศ คือ จีน เป็นส่วนใหญ่ และจะไม่ถูกเถียงเรื่องของการค้าภายในประเทศในที่นี้ ทั้งนี้เพราะผู้เขียนมี ความเห็นว่า การค้ากับต่างประเทศเป็นปัจจัยสำคัญที่ทำให้ "อโยธยา"-อยุธยา สามารถ สร้างฐานทางเศรษฐกิจอีกด้านหนึ่งเพื่อความเจริญเติบ โตของตน อนึ่งในด้านการค้ากับ ต่างประเทศนี้ผู้เขียนก็มีความเห็นว่าผู้ที่มีบทบาทสำคัญในการประกอบการค้าตั้งแต่สมัย ก่อนการก่อตั้งอยุธยา พ.ศ.๑๘៩๓ (๑๓๕๑) นั้นเป็นคนจีน ทั้งนี้เพราะมีหลักฐานพอเชื่อถือ ได้ว่าคนจีนได้เข้ามาตั้งหลักแหล่งอยู่บ้างแล้วในบริเวณภาคกลางของประเทศไทย ส่วน คนไทยที่มิได้อยู่ในชนชั้นเจ้า-ขุนนางนั้นมีโอกาสน้อยมากในการที่จะเข้าเกี่ยวข้องกับการ ค้านี้ ทั้งนี้เนื่องด้วยพันธนาการทางสังคมที่จะได้บรรยายในภายหลัง ถ้าจะดูพื้นฐานทาง เศรษฐกิจของลพบุรี-"อโยธยา"-อยุธยาแล้ว กล่าวได้ว่า มีพื้นฐานอยู่ที่การเกษตรเป็นหลัก ลักษณะของอาณาจักรนี้คูจะเข้าข่ายสมมุติฐานของแฮรี่ เจ เป็นคาที่กล่าวว่า อาณาจักร โบราณในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้แบ่งออกเป็น 🖙 กลุ่ม คือกลุ่มหนึ่งมีพื้นฐานอยู่กับการ ค้าทางทะเล เช่น ฟูนาน ศรีวิชัย แต่อีกกลุ่มหนึ่งมีพื้นฐานอยู่กับการเกษตร เช่น พระนคร หลวงพุกาม เป็นต้น ถ้าดูเผิน ๆ อาณาจักรลพบุรี-"อโยธยา"-อยุธยา ก็น่าจะจัดอยู่ในกลุ่ม ที่มีพื้นฐานทางการเกษตรข้างต้นแต่อย่างไรก็ตามสถานที่ตั้งของลพบุรี ทั้ง "อโยธยา"-อยุธยา ที่เข้ามาแทนที่ภายหลังนั้น ดูจะเหมาะกับการค้าขายต่างประเทศ โดยเฉพาะอย่าง ยิ่งกับจีนในค้านหนึ่งลพบุรีได้ปูพื้นฐานการติดต่อสัมพันธ์อย่างดีกับจีนมาแล้วในช่วง พุทธศตวรรษที่ ๑៩ ครงกับสมัยอาณาจักรสุโขทัย แต่ทว่า ก่อนการสถาปนาอยุธยานั้น ลพบุรีเป็นอาณาจักรหนึ่งที่ส่งทูตบรรณาการไปเมืองจีน ลพบุรีส่งทูตบรรณาการไปเมือง จีนก่อนหน้าทูตบรรณาการของสุโขทัยด้วยซ้ำไป ลพบุรีส่งทูตในปี พ.ศ.๑๘๓๒, ๑๘๓๔,

อสตร์, อส๔๒ (๑๒๘ธ์, ๑๒ธ๑, ๑๒ธ๖, ๑๒ธธ) ทูทบรรณาการชุดแรกของสุโขทัยกับ ไปถือเมืองจีนเมื่อ ค.ศ.๑๒ธ๒

ระบบทูตบรรณาการนี้อำนวยประโยชน์ให้แก่ผู้ส่ง 🖢 ทาง คือ ทางด้านการเมือง กับทางด้านเศรษฐกิจ ในแง่การเมือง ผู้ส่งทูตบรรณาการไปเมืองจีนจะได้รับการรับรอง ฐานะทางการเมืองของตนจากจีน ซึ่งเป็นมหาอำนาจในสมัยนั้น ในแง่เศรษฐกิจระบบทูต บรรณาการเปิดช่องทางให้มีการค้าขายระหว่างประเทศกับจีนขึ้น ดังนั้นลพบุรีคงจะเป็น อาณาจักรที่เข้าใจระบบการเมือง-การค้าระหว่างประเทศของสมัยนั้นเป็นอย่างดี และก็คง ได้ประโยชน์จากระบบคังกล่าวเชื่อได้ว่าลพบุรีได้ส่งทอดมรคกของความสัมพันธ์กับจีนนี้ ให้แก่ ดังจะเห็นได้จากความสนใจจากความสนใจ "อโยธยา"-อยุธยา บรรณาการไปจีนของอยุธยาในตอนต้น ฉะนั้นอาจกล่าวได้ว่าจากระบบทูตบรรณาการผู้ ที่ประกอบการค้าระหว่างประเทศของไทยคงจะเป็นเจ้าและขุนนาง และการค้านี้คงเป็น 🛩 การค้าขายและเปลี่ยนกับของจีน เช่นเครื่องเคลือบ แพร-ไหม กับผลิตผลที่ยังมิได้รับการ ปรุงแต่ง เช่น ของป่าของไทย อย่างไรก็ตาม ดูเหมือนว่าตัวกลางที่สำคัญในการค้าระหว่าง ประเทศนี้ น่าจะเป็นเอกชนที่ตั้งหลักแหล่ง หรือไปมาค้าขายระหว่างไทยกับจีน ที่ตั้งหลัก แหล่งหรือไปมาค้าขายระหว่างไทยกับจีน เชื่อว่าเอกชนจีนนั้นได้เข้ามาตั้งหลักแหล่งอย่ ในบริเวณอ่าวไทยแล้วตั้งแต่ก่อนหน้าพุทธศตวรรษที่ ๑๕ (๑๓) ด้วยซ้ำไป คืออาจจะอยู่ มาก่อนการสถาปนากรุงสุโขทัย คนจีนเหล่านี้ได้ซื้อพริกไทย ฝางส่งไปขายในเมืองจีน และนำเครื่องเคลือบ แพร-ไหม กลับมาขายในท้องถิ่นนี้เอกชนจีนนี้คงจะทำการค้าขาย โดยได้รับความร่วมมือและยินยอมจากเจ้า-ขุนนาง

การที่ "อโยธยา"-อขุธยา คั้งอยู่ในบริเวณที่ใกล้ทะเลพอสมควร และยังเป็นเมืองท่า ที่จะผ่านเข้าสู่ภาคกลางของประเทศไทย เพื่อไปยังแหล่งที่จะหาผลิตผลที่ยังมิได้รับการ ปรุงแต่งเช่น ของป่านั้นทำให้ "อโยธยา"-อขุธยา สามารถสร้างฐานทางเศรษฐกิจกับการค้า ระหว่างประเทศนี้ได้ในขณะเดียวกัน "อโยธยา"-อขุธยา ก็น่าจะกลายเป็นแหล่งที่เกิดชุม ชนจีนขึ้นมาในพงศาวดารเหนือ เรื่อง พระเจ้าสายน้ำผึ้ง และพระนางสร้อยคอกหมาก (ธิดาพระเจ้ากรุงจีน) ดูจะสะท้อนภาพว่าบริเวณบางกะจะ (ตรงข้ามเกาะอขุธยาทางใต้) ที่ เกิดโศกนาฏกรรมครั้งนี้มีคนจีนอยู่ด้วยส่วนหนึ่งเป็น "จีนมีชื่อ ๕๐๐ คน เข้ามาด้วย" และ เมื่อนางสร้อยคอกหมายตาย "พวกจีนไทยร่ำรักแซ่ไป" เรื่องราวทำนองนี้ก็ปรากฏใน เอกสารของวันวลิต ที่กล่าวว่าเจ้าอุขซึ่งเป็นลูกเจ้าองค์หนึ่งในเมืองจีนได้เดินทางมาเมือง ไทยพร้อมด้วยคนจีนมากมาย ทำการค้าขายฝางส่งไปเมืองจีน จักรพรรดิจีนถึงกับยกธิดา

ชื่อนางปะจามทองให้ และในที่สุดเจ้าอุยได้เปลี่ยนชื่อเป็นเจ้าอู่ทอง และเป็นผู้สถาปนา เราไม่ทราบแน่ชัดว่าชุมชนจีนใน "อโยธยา"-อยุธยา นั้นมีขนาดเท่าใด แต่ก็คง เป็นขนาคที่มากพอสมควรสำหรับสังคมสมัยนั้น ถ้าจะประมาณเอาจากเรื่องของพระเจ้า สายน้ำผึ้งและนางสร้อยคอกหมากก็อาจกล่าวได้ว่าชุมชนจีนใน "อโยธยา"-อยุธยา ใน ปลายพุทธศตวรรษที่ ๑๖ (๑๑) นั้นมีตั้งแต่จำนวนเป็นร้อยถึงจำนวนเป็นพันก็ได้ มีหลัก ฐานที่น่าสนใจอีกชิ้นหนึ่งกี่คือในราวก่อน พ.ศ.๑๘๒๕ (๑๒๘๒) ซึ่งตรงกับสมัยมองโกล ในจีนและสมัยสุโขทัยนั้น มีผู้ลี้ภัยทางการเมืองพวกราชวงศ์ซ้อง จำนวน ๒๐๐ คน หนื มองโกลมายัง "อโยธยา"-อยุธยา คณะทูตของมองโกลที่เข้ามาทวงบรรณาการจากสุโขทัย ใน พ.ศ.๑๘๒๕ (๑๒๘๒) นั้นมีจุดมุ่งหมายมาสืบข่าวเกี่ยวกับลี้ภัยการเมืองนี้ด้วย อาจ กล่าวได้ว่า บทบาทของชาวจีนในตอนกลางของประเทศไทย โดยเฉพาะเมืองที่อยู่ติดชาย ทะเลพอสมควรนั้นอาจจะมีบทบาทมากกว่าที่เราเคยคิดและรับรู้กันมาชาวจีนเหล่านี้เป็นผู้ ที่น่าจะได้รับการยกย่องและนักหบ้าถือตาพอสมควรจากเจ้าและขุมนางไทย ชาวจีนที่เป็นผู้ชำนาญการพิเศษ เช่น การเดินเรือ การค้าขาย หรือเป็นผู้ที่มีวิชาความรู้ใน แง่ของการเป็นขุนนางข้าราชการมาก่อน หาใช่ชาวจีนที่เป็นกุลีมาขายแรงงานอย่างใน สมัยค้นรัตนโกสินทร์ไม่ความสำคัญของชาวจีนในเมืองไทยเห็นได้ชัดเจนในสมัยก่อนตั้ง อยุธยาแล้ว คังเช่นกรณีของการสร้างวัคราชบูรณะใน พ.ศ.๑๕๖๗ (๑๔๒๔) ซึ่งชุมชนจีน คงมีฐานะทางสังคมอย่างคีในอยุธยา และคงมีส่วนร่วมในการสร้างวันนั้นกับพระเจ้าสาม พระยา ภายในกรุวัคราชบูรณะที่ทำการขุดกันเมื่อ พ.ศ.๒๕๐๐ (๑๕๕๗) ปรากฏว่ามีข้าว ของและตัวอักษรจีนที่กล่าวถือ "แซ่" ของคนจีนอยู่ไม่น้อย

กรณีที่บทบาทของคนจีนได้รับการรับรองอย่างเป็นทางการในพุทธศตวรรษที่ ๒๑ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในสมัยพระบรมไตรโลกนาถ พ.ศ.๑๕๕๑–๒๐๑๑ (๑๔๔๘–๘๘) เมื่อ ทรงประกาศ "พระอัยการตำแหน่งนายพลเรือน" ที่กำหนดตำแหน่งเจ้าพนักงานบนเรือ สำเภาเป็นคำจีน ซึ่งน่าจะหมายความว่าบรรคาช่างชำนาญการพิเศษทั้งหลายของการค้ากับ ต่างประเทศว่าจะคำเนินไปด้วย คนจีนเป็นส่วนใหญ่ คังนั้นคนจีนก็กลายเป็นกำลังสำคัญ ของอาณาจักรอยุธยาไป ถ้าหากว่าบทบาทของการค้าระหว่างประเทศกับบทบาทของชาว จีนมีอย่างมากคังที่กล่าวมาแล้ว เราก็อาจกล่าวได้ว่า ลพบุรี-"อโยธยา"-อยุธยา ได้ผล ประโยชน์ทางเศรษฐกิจนี้เป็นอย่างยิ่งเจ้าและขุนนางไทยได้ประโยชน์การค้า ผ่านระบบ ทูตบรรณาการ โดยได้รับความร่วมมือจากเอกชนจีน ส่วนคนไทยทั่ว ๆ ไปนั้นไม่น่าจะมี ส่วนกับการค้านี้โดยตรง เราไม่ทราบว่าในระบบการค้าเช่นนี้มีการผูกขาดเกิดขึ้นโดยเจ้า

และขุนนางแล้วหรือไม่โดยทั่วไปในการศึกษาประวัติศาสตร์ไทยเชื่อกันว่าระบบการค้า ผูกขาดเกิดขึ้นในระยะหลังจาก คือในสมัยพระเจ้าปราสาททอง ๒๑๗๓–๕๕ (๑๖๓๐–๕๖) คือในปลายพุทธศตวรรษที่ ๒๒

แต่อย่างไรก็ตาม มีหลักฐานอื่นที่บ่งบอกว่าการเริ่มต้นผูกขาดการค้าโดยประกาศ ให้สินค้าบางประเภทเป็น "สินค้าต้องห้าม" นั้นได้มีมาตั้งแต่ พ.ศ.๒๐๖๒ (๑๔๑๕) คือภาย หลังการครองราชของพระราเมศวรครั้งที่ ๒ ไม่เท่าไร เอกสารญี่ปุ่นจากเกาะริวกิวกล่าวว่า พ่อค้าต่างประเทศประสบปัญหาการค้าขายกับไทย ทั้งนี้เพราะเจ้าและขุนนางไทยผูกขาด สินค้าฝาง

(ในขณะเคียวกัน กฎหมายตราสามควง ก็กล่าวว่าใน พ.ศ.๑๕๘๖ (๑๔๓๓) สินค้า บางอย่าง เช่น อาวุธ กฤษณา ฝาง คีบุก เป็น "สินค้าต้องห้าม" ลาลูแบร์ ซึ่งเข้ามาใน อยุธยาเป็นเวลา ๓ เคือน กับ ๖ วัน เมื่อ พ.ศ.๒๒๓๐ (๑๖๘๓–๘๘) นั้น ได้กล่าวว่า พระเจ้า แผ่นคินไทยผูกขาคสินค้าคังต่อไปนี้ คือ คีบุก งาช้าง คินปะสิว ตะกั่ว ฝาง หมาก อาวุธ หนังสัตว์ ฯลฯ ส่วนคำให้การชาวกรุงเก่า "สินค้าต้องห้าม" มี งาช้าง ฝาง ตะกั่ว ไม้คำ ไม้แดง ชัน รัก จันทน์ ชะมด ครั่ง ซึ่งเป็นรายได้ของหลวง ปีละ ๔๐๐,๐๐๐บาท)

### <u>ทำนาน ยามาดะ นางามาซะ</u>

เรื่องจริงหรืออิงนิยาย

เรียบเรียงจากหนังสือ ความสัมพันธ์ไทย-ญี่ปุ่น boo ปี ของ อิชิอิ โยเนโอะ และ โยชิกาวะ โทชิฮารุ พิมพ์ครั้งที่ ๒ โดยมูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ จัดพิมพ์เนื่องในโอกาสครบ รอบ ๑๐๐ ปี ความสัมพันธ์ไทย-ญี่ปุ่นสมัยใหม่ พ.ศ. ๒๕๔๒ หน้า ๕๕-๔๘ , ๕๓-๕๕

ยามาคา นางามาซะ กับตำแหน่งออกญาเสนาภิมุข

ที่ประเทศญี่ปุ่นมีงานเขียนเกี่ยวกับประวัติของ ยามาคะ นางามาซะ อยู่หลายเล่ม บางเล่มก็ได้รับการเอ่ยชื่อมาแล้ว เช่น "ความรุ่งเรื่องและจุดจบของ ยามาคะ ในประเทศ สยาม" "รบทัพจับศึกในแคนสยาม" และ "ประวัติยามาคะ นินซาเอมอง" เป็นคัน ซึ่งแต่ละ เล่มต่างก็ระบายสีสันจนไม่อาจจะเชื่อถือได้ในทันที อย่างไรก็ตามหลักฐานที่น่าเชื่อถือนั้น ได้รับการรวบรวมไว้ใน "จดหมายเหตุต่างแคน" ซึ่งมีการบันทึกเรื่องราวการทำงานของ พระนิกายเซ็น ซึ่งมีหน้าที่รับผิดชอบในการร่างใบเบิกร่องประทับตราแดง จดหมายเหตุนี้ ได้บันทึกไว้ว่า

"ยามาคะ นินซาเอมอง คนหามเกี้ยวของ โอคุโบะ จิเอมอง ได้ไปสยามเวลานี้มีข่าว ว่ารับราชการอยู่ที่นั่น"

โอกุโบะ จิเอมอง ทาดาซะ เป็นไดเมียวแห่งแกว้นซุนชูซึ่งพำนักอยู่ที่ปราสาททานุ
มะสึ ถึงแก่อสัญกรรมเมื่อ พ.ศ.๒๑๕๕ (ค.ศ.๑๖๑๒) จากบันทึกนี้อย่างน้อยก็เป็นข้อมูล
ยืนยันได้ว่า ยามาดะ นินซาเอมองนั้นมีตัวตนจริงอยู่ในประวัติศาสตร์ ครั้งหนึ่งเขาเคยเป็น
คนหามเกี่ยวให้แก่ โอกุโบะ จิเอมอง ทาดาซะ โคเมียวผู้พำนักอยู่ที่ปราสาททานุมะสึแห่ง
แกว้นซุนชู เขาคงจะเดินทางมายังอยุชยาก่อนหน้าที่เจ้านายของเขาจะถึงแก่อสัญกรรม
แล้วรับราชการได้ดิบได้ดีจนเป็นขุนนางอยู่ที่อาณาจักรนั้น

ในหนังสือเล่มเคียวกันนี้ ยังได้รวบรวมจดหมายที่ยามาคะ นินซาเอมอง ส่งไปยัง โคอิ โทชิคะสึ ขุนนางญี่ปุ่นเมื่อ พ.ศ.๒๑๖๔ (ค.ศ.๓๖๒๓) เป็นจดหมายลงวันที่ ๑๑ เดือน ๔ (จันทรคติ) เขาได้เขียนไว้ในปัจฉิมลิขิตว่า หวังว่าทูตอยุชยาที่เดินทางมาญี่ปุ่นจะ สามารถปฏิบัติหน้าที่ให้ลุล่วงไปด้วยดี การติดต่อทางการทูตจะมีพระราชสาส์นดั้นฉบับซึ่งเป็นพระราชหัตถเลขาของ
พระมหากษัตริย์อยุธยา ซึ่งจารึกเป็นตัวอักษรไทขลงไปใน "สุพรรณบัตร" แต่ทว่าที่ตก
ทอดมาถึงปัจจุบันนี้มีแต่ฉบับที่แปลเป็นภาษาจีนคลาสสิคที่เรียกว่า "คัมบุง" เท่านั้นพระ
ราชสาส์นฉบับแปลนี้รวบรวมอยู่ใน "หนังสือติดต่อกับต่างประเทศ" มีใจความว่าพระ
มหากษัตริย์อยุธยาทรงเห็นชอบด้วยที่ ยามาคะ นางามาซะ จะได้เป็นหัวหน้าชาวญี่ปุ่นได้
พระราชทานยศและราชทินนามเป็นขุนชัยศร ซึ่งยศสูงกว่าหมื่นอยู่หนึ่งชั้นราชทินนามชัย
ศรนั้นเป็นราชทินนามของขุนในกรมอาสาญี่ปุ่น และเป็นขุนนางระดับชั้นจัตวา ดังจะเห็น
ได้จากพระไอยการตำแหน่งนายทหารหัวเมืองที่ได้กล่าวมาแล้ว ดังนั้นอาจจะเป็นไปได้ว่า
ในปี พ.ศ.๒๑๖๔ (ค.ศ.๑๖๒๑) ยามาคะ นางามาซะ คงจะได้รับตำแหน่งเจ้ากรมอาสา

จากการศึกษาค้นคว้าของ อิวาโอะ เซอิอิชิ พบว่า พ.ศ.โซ๑๕๕ (ค.ศ.๑๖๑๒) คงจะ เป็นปีที่ยามาคะ นางามาซะ เดินทางมาถึงอยุธยา และถ้าคำนวณจากระยะเวลาที่เขาได้ เลื่อนตำแหน่งแล้วนับว่ารวดเร็วมาก คือ พ.ศ.โซตb๔ (ค.ศ.๑๖โ๒๑) ได้เป็น "ขุน" อีก ประมาณ ๕ ปี ต่อมาได้เป็น "หลวง" แล้วได้เลื่อนเป็น "พระ" เอกสารฮอลันดา ได้กล่าวว่า ยามาคะ นางามาซะ ได้เป็น "ออกญาเสนาภิมุข" (ชั้นเอก) เมื่อ พ.ศ.๒๑๗๑ (ค.ศ.๑๖๒๘) เมื่อคิคว่าคนซึ่งมีอาชีพเป็นเพียงคนหามเกี้ยวของขุนนางสามารถได้รับพระราชทานยศขุน นางชั้นสูงสุดของอยุธยาเช่นนี้ก็อาจนับได้ว่าเขาเป็น "ยอคคน" ในเวลาต่อมาข่าวคราวต่าง ๆ จากอยุธยาได้ขาดหายไปเพราะญี่ปุ่นเข้าสู่ยุคปิดประเทศ แต่มีเรื่องเล่าขานเกี่ยวกับการ 🛶 ได้ดิบได้ดีของ "วีรบุรุษนางามาซะ" เกิดขึ้น ทั้งยังมีตำนานต่าง ๆ เกี่ยวกับยามาดะ นางา มาซะที่มีการระบายสิจนเลยเถิด และได้รับการเล่าขานต่อ ๆ มาจนถึงสมัยเมจิ แต่ในความ เป็นจริงแล้วคังที่มิกิ ซาคาเอะ ได้วิจารณ์ไว้ว่า นับตั้งแต่ พ.ศ.๒๔๓๖ (ค.ศ.๑๘ธ๓) ที่มีการ แต่งหนังสือเรื่อง "กนญี่ปุ่นในโลกของเรา" โดย วาคานาเบะ หูจิโระ และเรื่อง "๒๔ วีรบุรุษแห่งโลกตะวันออกตะวันตก" โดย โอโอมาชิ เคอิเกะสึ ซึ่งแต่งหนังสือเล่มนี้ขึ้น เมื่อ พ.ศ.๒๔๔๒ (ค.ศ.๑๘៩៩) เป็นต้นมา รวมทั้งเรื่องเกี่ยวกับยามาดะ นางามาซะ ที่พบ ในหนังสือแบบเรียนชั้นมัธยมนั้นล้วนแต่เป็นการรับเอาตำนาน ยามาดะ ที่กล่าวเกินเลยมา โดยไม่คำนึงถึงข้อเท็จจริงทั้งสิ้น

#### กำเนิดตำนาน ยามาดะ นางามาซะ

จากการตรวจสอบหลักฐานและข้อเท็จจริงทางประวัติศาสตร์โดย อิวาโอะ เซอิอิชิ ดำรงตำแหน่งเป็นหัวหน้าหมู่บ้านญี่ปุ่นในระหว่าง นางามาซะ สรุปได้ว่า พ.ศ.๒๑๗๓ (ค.ศ.๑๖๒๐–๑๖๓๐) เป็นเวลานานถึง ๑๐ ปี โดยมีตำแหน่งเป็นเจ้ากรมอาสา ญี่ปุ่นดังที่ได้กล่าวมาแล้ว ในที่นี้อยากจะขอกล่าวถึงประเด็นที่มักจะเข้าใจผิดกันอยู่บ่อย ๆ กล่าวคือ แม้ว่ายามาคะ นางามาซะ จะได้รับยศเป็นถึงออกญาซึ่งเป็นยศสูงสุดในทำเนียบ ขุนนางอยุธยา และข้อเท็จจริงนี้สามารถหาหลักฐานยืนยันได้จากเอกสารฮอลันดาในสมัย เคียวกัน แต่อย่างไรก็ตาม "ออกญาเสนาภิมุข" นี้เป็นเพียงยศและราชทินนาม และมี แต่ไม่ใช่หมายความว่าตำแหน่งที่ได้รับนั้นเป็น ตำแหน่งคล้ายกับท่านเ**คาน์ยามา**ดะ คำแหน่งสูง เพราะที่จริงแล้วออกญาเสนาภิมุขมีคำแหน่งตามทำเนียบขุนนางเป็นเพียงแค่ หัวหน้ากรมอาสาญี่ปุ่นเท่านั้น มิได้ดำรงตำแหน่งเป็นสมุหนายกหรือสมุหกระกลาโหมดัง ที่เล่าขานกันในคำนาน ยิ่งถ้าจะกล่าวว่าเขาได้เป็นถึงกษัตริย์ก็ยิ่งเป็นไปไม่ได้ ตำนานเกี่ยว กับ ยามาคะ นางามาซะ ซึ่งเขียนขึ้นในสมัยเอโดะที่ได้อธิบายไว้ตรงเชิงอรรถว่าเขาเป็น "เจ้าอองบุระ" (ออกพระ) (ปรากฏใน "จคหมายเหตุความสัมพันธ์ต่างประเทศ") นั้นถ้วน แต่ไม่ถูกต้องโดยสิ้นเชิง แต่สิ่งที่น่าสนใจมากกว่าก็คือผู้ที่มีคำแหน่งหน้าที่เช่นเขาซึ่งมี อำนาจทางทหารที่เรียกว่า "กรมอาสาญี่ปุ่น" สนับสนุนอยู่นั้นสามารถก้าวเข้ามามีบทบาท เป็นที่ทราบกันดีแล้วว่าในบั้น ทางการเมืองในระดับสูงในราชสำนักอยุธยาได้อย่างไร ปลายชีวิตของยามาคะ นางามาซะ นั้นได้รับพระมหากรุณาชิกุณโปรคเกล้าฯ ให้ไปดำรง คำแหน่งเจ้าเมือง (ไม่ใช่กษัตริย์) นครศรีธรรมราช แล้วสิ้นชีวิตที่นั่น สันนิษฐานว่าคงจะ เป็นปี พ.ศ.๒๑๗๓ (ค.ศ.๑๖๓๐) ซึ่งมีเรื่องเล่าลือกันในญี่ปุ่นว่าเขาถูกออกญากลาโหม ซึ่ง เป็นศัตรูทางการเมืองให้คนลอบวางยาพิษจนถึงแก่กรรม ที่กล่าวมานี้เป็นการพูคถึงยามา คะ นางามาซะ ในทัศนะของคนญี่ปุ่นมาพอสมควรแล้ว ทีนี้ลองหันมาพิจารณาว่าชาวไทย บีทัศนะต่อยาบาดะ นางามาซะ อย่างไร

บทบาทของ ยามาคะ นางามาซะ ในทัศนะของคนไทยนั้นมีอยู่ ๒ ประการบทบาท หนึ่งก็คือ เขาเป็นพ่อค้าที่คำรงตำแหน่งเป็นหัวหน้าหมู่บ้านญี่ปุ่นที่กรุงศรีอยุชยาหมู่บ้านนี้ เป็นศูนย์กลางในการติดต่อค้าขายระหว่างอยุชยากับญี่ปุ่น เขาเป็นพ่อค้าคนกลางชาวญี่ปุ่น ในอยุชยาที่ส่งสินค้าจากอยุชยาไปขายยังต่างประเทศ คังปรากฏว่าเขาได้ส่งสำเภาไป ปัตตาเวีย พร้อมกับส่งจดหมายและของกำนัลให้แก่ยังพิเรสตัน ผู้จัดการใหญ่บริษัทอิสต์ อินเดียของฮอลันดาเพื่อติดต่อค้าขายในเวลาต่อมาจึงมีโอกาสส่งข้าวจากอยุชยาสามารถ

ปฏิบัติภารกิจในการเจรจาทางการค้าให้ลุล่วงไปด้วยดีนั้น เท่ากับว่าเขาสนับสนุนการค้า ของอยุชยาในอีกแง่หนึ่งซึ่งได้กล่าวไปบ้างแล้ว ส่วนบทบาทของยามาดะ นางามาซะ อีก ด้านหนึ่งในทัศนะของคนไทยก็คือ เขาเป็นหัวหน้า "ทหารอาชีพ" ที่บังคับบัญชาทหารรับ จ้างกองหนึ่งที่เรียกว่า "กรมอาสาญี่ปุ่น" เล่ากันว่าเขามีทหารในบังคับบัญชาประมาณ ๘๐๐ คน ในขณะที่รับราชการเขาได้ช่วยปราบกบฎหลายครั้ง ด้วยบทบาทเช่นนี้ได้ก่อให้ เกิดโสกนาฎกรรมขึ้น เหตุการณ์นี้ได้เกิดขึ้นภายหลังจากการสวรรคตของพระเจ้าทรง ธรรมกษัตริย์ผู้ซึ่งเขารับราชการอยู่ด้วยความจงรักภักดี และด้วยเหตุที่เขามีกองทหารจึงทำ ให้เขากลายเป็น "อุปสรรคเดียวที่คงเหลืออยู่และอันตรายที่สุด" สำหรับออกญากลาโหม ลูกพี่ลูกน้องผู้มีจิตใจมักใหญ่ใผ่สูงของพระเจ้าทรงธรรม ในที่สุดเขาตกเป็นผ่ายพ่ายแพ้ใน เกมการเมือง ซึ่งยังผลให้ถูกกำจัดออกไปจากอำนาจบริหารราชการส่วนกลาง

ในความรู้สึกของชาวญี่ปุ่นที่ได้ฝากความฝันของตนไว้กับยามาดะ นางามาซะแล้ว ชะตากรรมของเขาอางถือว่าเป็นโสกนาฏกรรมอันใหญ่หลวง และคงจะมีชาวญี่ปุ่น จำนวนไม่น้อยที่คิดเช่นนี้ ด้วยความคิดทำนองนี้ประกอบกับเรื่องของเขาที่ได้รับการเล่า ขานกันมาตั้งแต่สมัยเอโดะ จึงทำให้ตำนานยามาดะ นางามาซะเกิดขึ้นในอีกแบบหนึ่ง นั่น ก็คือเป็นเรื่องของขุนนางผู้ภักดีซึ่งอาสาเจ้าจนตัวตาย เรื่องทำนองนี้รวมทั้งภาพยนตร์ที่ สร้างขึ้นหลังทศวรรษที่ ๑๐ แห่งสมัยโชวะ (เริ่มเมื่อ ค.ศ.๑៩๒๖-ปัจจุบัน) ก็ได้เน้นโศก นาฎกรรมนี้ เป็นต้นว่าเรื่อง "พระเจ้าทรงธรรมผู้เปี่ยมเมตตา" "ออกญากลาโหมผู้ทรยศ" "นางามาซะบุคคลผู้เป็นสัญลักษณ์แห่งความภักดีและกล้ำหาญ" และเรื่อง "นางามาซะ สิ้นชีพเพราะแผนของขุนนางทรยศ" เป็นต้น ส่วนตำนานยามาคะ นางามาซะ ที่แต่งขึ้นใน สมัยสงครามโลกครั้งที่ 🕼 มีอยู่เล่มหนึ่งที่สดุดีเขาว่าเป็นบุคคลที่ "มีจิตวิญญาณในการ ้ สร้างชาติอันสูงส่ง" และเป็น "ผู้พิทักษ์ความเป็นธรรมของฟ้าคิน" เมื่ออ่านพบข้อความ เหล่านี้ย่อมอคคิดไม่ได้ว่านั้นเป็นเจตนาที่จะดึงเอาคุณลักษณะในชีวิตจริงของยามาคะ นา งามาซะ มาขยายปรุงแต่งให้เลอเลิศจนกลายเป็นภาพลวงทางการเมือง โดยสร้างตำนาน มาขยายปรุงแต่งให้เลอเลิศจนกลายเป็นภาพลวงทางการเมือง โดยสร้าง คำนานนางามาซะผู้ยิ่งยงแผ่รัศมีอันแจ่มจรัส นับเป็นการสะท้อนให้เห็นวิญญาณแห่งยุก อีกรูปแบบหนึ่งของญี่ปุ่นในสมัยสงครามโลกครั้งที่ 🖢 นั่นเอง

ในปี พ.ศ.๒๕๐๒ (ก.ศ.๑៩๕៩) มีนักวิชาการชาวอเมริกันชื่อ คาโรล พาริช (Carol Parish) ได้เขียนบทความเรื่อง "ผลกระทบต่อความสัมพันธ์ไทย-ญี่ปุ่น อันเกิดจากตำนาน ยามาดะ นางามาซะ" ตีพิมพ์ในวารสารของสยามสมาคม (JSS) บทความนี้ผู้เขียนตีความ

หมายของตำนานที่เกี่ยวกับยามาคะ นางามาซะว่า "มันไม่ใช่เป็นปัญหาเกี่ยวกับเรื่องความ หากแต่เป็นการคิดที่ต้องการจะส่งผลให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางการ จริงกับความเท็จ เมือง" เขามีความเห็นว่าการสร้างคำนานชนิดนี้มีผลค่อความสัมพันธ์ระหว่างไทยกับญี่ปุ่น อย่างละเอียดอ่อน นอกจากนี้เขายังชี้ให้เห็นถึงแนวโน้มที่จะมีการอุปโลก ยามาคะ นางา มาซะ ให้เป็นวีรบุรุษเพิ่มขึ้นเรื่อง ๆ ซึ่งเป็นสิ่งที่ควรระมัคระวัง และยังได้เสนอแนะให้มี การศึกษาค้นคว้าเกี่ยวกับยามาคะ นางามาซะ ในแง่วิชาการให้ลุ่มลึกยิ่งขึ้น สาระสำคัญ ของบทความนี้ต้องการจะชี้ให้เห็นถึงเจตนาที่จะอุปโลกยามาคะ นางามาซะ ให้เลอเลิศจน กลายเป็นวีรบุรุษในตำนานซึ่งเปรียบเทียบเหมือนตัวแทน "ชาวญี่ปุ่นมีมีชิวิตอย่างโลค โผนในประเทศไทย" ว่าเป็นเพราะในช่วงทศวรรษ ๒๔๗๐ (ค.ศ.๑៩๑๐) ญี่ปุ่นมีความสน ใจเกี่ยวกับเสรษฐกิจในดินแคนเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ในเวลาต่อมาการที่สมาคมไทย-ญี่ปุ่นในกรุงเทพฯ ได้สร้าง "สาลเจ้ายามาคะ นางามาซะ" ขึ้นในบริเวณที่เคยเป็นหมู่บ้าน ญี่ปุ่นที่จังหวัดอยุธยาเนื่องในโอกาสกรบกรอบกวามสัมพันธ์ ไทย-ญี่ปุ่น ๕๐ ปี เมื่อ พ.ศ.๒๔๘๐ (ค.ศ.๑๔๑๗) นั้น มีผลให้ภาพการเป็นวีรบุรุษแต่เพียงฝ่ายเคียวเช่นนี้ ชาวไทย จำนวนไม่น้อยที่มองว่าเขาเป็นกบฏทรยศต่อกษัตริย์องค์ใหม่ทั้งเขาก็มิได้เป็นวีรบุรุษแต่ ถึงแม้ว่าหลักฐานประวัติศาสตร์จะบอกข้อเท็จจริงว่าเขาถูกวางยาพิษจนถึงแก่ กข่างใด ชีวิต แต่นั่นก็เป็นกรรมตามสนองที่สาสมกับความผิดของเขาที่อาจหาญเข้าไปยุ่งเกี่ยวกับ การเมืองภายในของไทย

# หมู่บ้านญี่ปุ่นกับหมู่บ้านโปรตุเกสที่กรุงศรีอยุธยา

เรียบเรียงจากหนังสือ ความสัมพันธ์ไทย-ญี่ปุ่น ๖๐๐ ปี ของ อิชิอิ โยเนโอะ และ โยชิกาวะ โทชิฮารุ พิมพ์ครั้งที่ ๒ โดยมูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ จัดพิมพ์เนื่องในโอกาสครบ รอบ ๑๐๐ ปี ความสัมพันธ์ไทย-ญี่ปุ่นสมัยใหม่ พ.ศ. ๒๕๔๒ หน้า ๔๕-๔๘ , ๕๓-๕๕

ในหนังสือชื่อ "ตะวันตกตะวันออก" ที่แต่งโดยจางเช่ ชาวจีนในสมัย ราชวงศ์หมิง ได้บันทึกเกี่ยวกับสภาพเมืองท่าอยุธยาในตอนกลางพุทธศตวรรษที่ ๒๒(ต้น คริสต์ศตวรรษที่ ๑๗) ไว้ดังนี้



แผนที่ซึ่งปรากฏอยู่ในจดหมายเหตุของ เดอ ลาลูแบร์ แสดงที่ตั้งหมู่บ้านญี่ปุ่น

"เรือสำเภาเมื่อแล่นเข้าสู่ปากน้ำ ได้ประมาณ ๓ วัน ก็จะถึงค่านขนอนที่ ๓ เมื่อสำเภาแล่น ไปถึง ขุนนางประจำค่าน ก็จะรีบส่งคน ไปกราบทูล ให้กษัตริย์ทรงทราบ จากค่านนี้แล่นต่อ ไปอีก ๓ วันก็จะถึงค่านขนอนที่ ๒ แล้วแล่นต่อ ไปอีก ๓ วัน ก็จะถึงค่านฝรั่ง ญี่ปุ่น"

ข้อความที่ยกมานี้เป็นบันทึกเกี่ยวกับการเดินเรือจากปากแม่น้ำเจ้าพระยา จนกระทั่งถึงกรุงศรีอยุธยา ในข้อความนี้มีคำว่า "ฝรั่ง" ซึ่งในภาษาไทยหมายถึงชาวตะวัน ตกทั่วไป แต่ในที่นี้หมายถึงชาวโปรตุเกส เมื่อสำเภาแล่นเข้าสู่ปากน้ำเจ้าพระยาจะต้อง แล่นอ้อมสันคอนที่ขวางเส้นทางเดินเรืออยู่กลางแม่น้ำถึง ๓ วัน จึงถึงค่านขนอนค่านแรก เมื่อสำเภาต่างชาติแล่นมาถึงจุดนี้ ก็จะมีม้าเร็วหรือคนส่งข่าวรีบนำข่าวนี้ไปกราบทูลให้ พระมหากษัตริย์อยุธยาทรงทราบ จากนั้นเรือสำเภาจะแล่นทวนกระแสน้ำไปอีก ๑ วัน ถึ จะถึงค่านขนอนค่านที่ 🖢 แล้วแล่นอีก ๑ วัน ก็จะถึง "ค่านฝรั่ง" และ "ค่านญี่ปุ่น" นั่น หมายความว่า ได้มาถึงหมู่บ้าน โปรตูเกสและหมู่บ้านญี่ปุ่นแล้ว หนังสือ "ตะวันออกตะวัน ตก" นี้ เข้าใจว่าคงจะเขียนขึ้นเมื่อ พ.ศ. ๒๑๖๐ (ค.ศ. ๑๖๑๓) การที่นำบันทึกนี้มาอ้างอิง ก็เพื่อจะกล่าวว่าก่อนหน้าทศวรรษแรกของคริสต์ศตวรรษที่ ๑๓ นั้น ได้มีชุมชนชาวญี่ปุ่น เกิดขึ้นแล้ว หมู่บ้านญี่ปุ่นที่กรุงศรีอยุธยานี้ปรากฏชัดเจนในแผนที่ซึ่งเขียนโดยชาวยุโรป ที่มาเยือนหมู่บ้านญี่ปุ่นหลังจากที่ยุดแห่งความรุ่งเรื่องเพิ่งจะผ่านพ้นไป หลักฐานนี้ใช้ยืน ยันได้ว่าครั้งหนึ่งเคยมีหมู่บ้านชาวญี่ปุ่นที่กรุงศรีอยุชยาจริง ทั้งนี้จะเห็นได้จากแผนที่ โบราณ ซึ่งแทรกอยู่ในหนังสือ "จดหมายเหตุลาลูแบร์" ซึ่งแต่งขึ้นในปี พ.ศ.๒๒๓๔ โดยมีซีมอง เดอ ลาลูแบร์ (Simon de la Loubere) ราชทูตฝรั่งเศส oc ทรงส่งมาเจริญสัมพันชไมตรีกับอยุธยาเมื่อพ.ศ. ๒๒๓๐ ซึ่งพระเจ้าหลุยส์ที่ (ค.ศ.๑๖๘๓) แผนที่โบราณนี้ได้ลงตำแหน่งหมู่บ้านญี่ปุ่นโดยใช้กำว่า JAPPONOIS ซึ่ง เคยเป็นที่ตั้งของหมู่บ้านญี่ปุ่นคังที่ปรากฏอยู่ใน ตรงกับบริเวณที่สันนิบ**ฐ**านว่า หนังสือ "ตะวันตกตะวันออก" ที่ได้กล่าวมาแล้ว ดังนั้นจึงสามารถยืนยันข้อเท็จจริงที่ว่า "หมู่บ้านญี่ปุ่น" ตั้งอยู่ทางด้านตะวันออกเฉียงใต้นอกเกาะเมืองอยุธยา ฉะนั้นเวลาสำเภาที่ แล่นมาจากปากน้ำเจ้าพระยาตรงมายังราชธานี ก็จะพบชุมชนแรกคือหมู่บ้านญี่ปุ่น กับหมู่ บ้านโปรตุเกส ส่วนที่ตั้งคลังสินค้าของบริษัทอิสต์อินเดียของฮอลันดา จะอยู่ทางเหนือ ของหมู่บ้านญี่ปุ่นโดยมีคลองเล็กคั่นกลาง แต่ทว่าเนื่องจากหมู่บ้านญี่ปุ่นเดยถูกไฟไหม้ หลายครั้ง จึงไม่แน่ใจว่าหมู่บ้านญี่ปุ่นครั้งแรกสุดนั้นตั้งอยู่ในตำแหน่งเดียวกับที่ปรากฏ อยู่ในแผนที่คังกล่าวหรือไม่

ส่วนอาณาเขต "หมู่บ้านญี่ปุ่น" นั้น ในตอนต้นรัชสมัยโชวะ (สมัยโช วะเริ่ม ปี ค.ศ ๑៩๒๖) ฮิงาออนนะ กันจุง ได้ทำการสำรวจขุดกันตามตำแหน่งที่ปรากฏ ในแผนที่พบว่า หมู่บ้านญี่ปุ่นมีอาณาบริเวณจากตะวันตกถึงตะวันออกกว้างประมาณ ๒ โจ (ประมาณ ๔๘๐ หลา) จากเหนือถึงใต้ยาวประมาณ ๕ โจ (ประมาณ ๑,๒๐๐ หลา) นอกจากนี้ในตำนานเรื่อง "รบทัพจับศึกในแดนสยาม" ได้กล่าวไว้ว่า

"มีการสร้างหมู่บ้านเล็ก ๆ ไว้หมู่บ้านหนึ่งตั้งชื่อว่า "หมู่บ้านญี่ปุ่น" มีบ้าน เรือนปลูกไว้นับร้อยหลังคาเรือน โดยปลูกเรียงรายอย่างมีระเบียบ พวกชาวญี่ปุ่นต่างแต่ง งานมีลูกหลานสืบต่อมา ในระหว่างปี พ.ศ.๒๑๖๗-๒๑๘๖ (ค.ศ.๑๖๒๔-๑๖๔๓) มีชาว ญี่ปุ่นอาศัยอยู่ในหมู่บ้านนี้กว่าแปดพันคน"

ข้อความนี้ อิวาโอะ เซะอิอิชิ มีความเห็นว่าตัวเลขดังกล่าวเกินความจริง ค่อนข้างจะเชื่อถือไม่ได้ ซึ่งถ้าศึกษาจากเอกสารฮอลันดาร่วมสมัยแล้ว เข้าใจว่าระยะเวลา ที่มีชาวญี่ปุ่นพำนักอยู่ในหมู่บ้านนี้อย่างมากที่สุดคงจะมีประมาณ ๑,๐๐๐ - ๑,๕๐๐ คน เท่านั้น สำหรับการดำรงชีวิตของชาวญี่ปุ่นเหล่านี้ สันนิษฐานว่าพวกเขาคงจะประกอบ อาชีพเกี่ยวกับการติดต่อค้าขายกับประเทศญี่ปุ่นไม่ลักษณะใดก็ลักษณะหนึ่ง และข้อมูล จาก "บันทึกประจำวันของคลังสินค้าฮอลันดา" ปรากฏว่ามีชาวญี่ปุ่นจำนวนไม่น้อยที่ไป เป็นลูกจ้างรายวัน รับจ้างฟอกหนังหรือทำงานประเภทบรรจุสินค้าที่คลังสินค้าฮอลันดา ซึ่งตั้งอยู่เหนือหมู่บ้านญี่ปุ่น เป็นต้น

## หมู่บ้านญี่ปุ่นหลังยุกยามาดะ นางามาซะ

ปี พ.ศ. ๒๑๗๓ (ค.ศ.๑๖๓๐) นั้นอาจจะถือได้ว่าเป็นปีแห่งโชคร้ายของ ชาวญี่ปุ่นที่อาศัยอยู่ในอาณาจักรอยุธยา ทั้งนี้ก็เพราะว่า ยามาคะ นางามาซะ ได้จบชีวิต ลงที่นครศรีธรรมราชในเดือน ๗ ของปีดังกล่าว และต่อมาในเดือน ๑๐ พระมหากษัตริย์ อยุธยาพระองค์ใหม่ก็ได้มีคำสั่งให้กองทหารเข้าจู่โจมเผาหมู่บ้านญี่ปุ่น "บันทึกปัตตาเวีย" ลงวันที่ ๕ เดือนธันวาคม ค.ศ.๑๖๓๑ กล่าวว่า

"เมื่อปีกลายนี้ กษัตริย์ทรงเกรงว่าจะถูกชาวญี่ปุ่นถู่โจมและลอบทำร้าย จึง ทรงคำริหาโอกาสเหมาะที่จะส่งคนจำนวนประมาณ ๔,००० คน บุกเข้าไปโดยไม่ให้รู้ตัว เพื่อกวาคล้างให้สิ้นซาก แต่พวกชาวญี่ปุ่นใหวตัวทัน......จึงขึ้นเรือล่องหนีไปอย่างเงียบ ๆ......." (แปลเป็นภาษาญี่ปุ่นโดย อิวาโอะ เซะอิอิชิ)

ด้วยเหตุผลที่กล่าวมานี้ "หมู่บ้านญี่ปุ่น" ในอยุชยาก็ถูกทำลายไปครั้งหนึ่ง แต่ต่อมาหมู่บ้านแห่งนี้ก็ได้ฟื้นตัวอย่างรวดเร็วเกินกว่าที่กาดกิด ในปี พ.ศ. ๒๑๗๖ (ค.ศ.๑๖๓๓) โยส เชาเตน (Joost Schouten) หัวหน้ากลังสินค้าฮอลันดาประจำอยุชยา ได้รายงานถึงกลังสินค้าฮิราโดะ เมืองนางาซากิ ความว่า "มีชาวญี่ปุ่นเป็นจำนวนมาก ได้

รับพระบรมราชานุญาตให้อาศัยอยู่ในอยุธยาอีกครั้งหนึ่ง ได้เริ่มทำการค้าหนังกวางอีก และกลายเป็นคู่แข่งขันทางการค้าตัวฉกาจของฮอลันคา"

เมื่อพิจารณาจากหลักฐานต่าง ๆ เกี่ยวกับการฟื้นตัวของหมู่บ้านญี่ปุ่นแล้ว จะพบว่า เมื่อถึง พ.ศ. ๒๑๘๐ (ค.ศ.๑๖๓๓) ดูเหมือนจะมีชาวญี่ปุ่นอาศัยอยู่ในหมู่บ้าน นี้ประมาณ ๑๐๐ - ๔๐๐ คน แต่ในเวลาต่อมาเมื่อรัฐบาลญี่ปุ่นใช้นโยบายปิดประเทศ ห้ามชาวญี่ปุ่นเดินทางเข้า-ออก จึงไม่มีชาวญี่ปุ่นเดินทางไปพำนักอยู่ในหมู่บ้านที่อยุธยา อีกต่อไป ส่วนชาวญี่ปุ่นที่พำนักอยู่ในอยุธยาอยู่แล้วก็ไม่สามารถส่งสำเภาไปค้าขายที่ ญี่ปุ่นได้อีก ดังนั้นจึงมีชาวญี่ปุ่นที่ไปประกอบอาชีพเป็นลูกจ้างให้แก่ฮอลันดาบ้าง และ จำต้องยอมทำงานเกี่ยวกับการค้าหนังสัตว์ที่จะส่งไปขายที่ญี่ปุ่น ซึ่งขณะนั้นฮอลันดาเป็น ผู้ผูกขาด "บันทึกประจำวันของคลังสินค้าฮอลันดา" ได้บันทึกไว้ในปี พ.ศ.๒๑๘๗ (ค.ศ.๑๖๔๔) ว่าจากการติดต่อโดยคนญี่ปุ่นที่ชื่อ อิชิเบเอะ ทำให้กรรมกรรายวันชาวญี่ปุ่น ได้มาทำงานที่คลังสินค้าฮอลันดาซึ่งตั้งอยู่เหนือหมู่บ้านญี่ปุ่น

แม้ว่าชาวญี่ปุ่นซึ่งพำนักอยู่ที่อยุธยาจะไม่ได้รับอนุญาตให้กลับประเทศ แต่พวกเขาก็หาได้ลืมบ้านเกิดเมืองนอนและญาติมิตรของตนในญี่ปุ่นไม่ ทั้งนี้จะเห็นได้ จากข้อความที่กัดมาจากหนังสือ "*นางาซากิราตรี*" ซึ่งสะท้อนให้เห็นความระลึกถึงพ่อแม่ ที่ล่วงลับไปแล้วของเศรษฐีญี่ปุ่นในอยุธยาคนหนึ่ง

"ในระหว่างปี พ.ศ.๒๑๕๑-๒๑๕๔ (ค.ศ.๑๖๔๘-๑๖๕๑) มีเศรษฐีอาศัยอยู่ ในเมืองสยาม เคิมเป็นคนญี่ปุ่นที่เกิดในเมืองนางาซากิ เขาได้ส่งสินค้าพื้นเมืองจากสยาม มาให้น้องชาย แล้วบอกให้ขายสินค้าเหล่านั้น เมื่อได้เงินแล้วให้นำไปทำบุญให้พ่อแม่ผู้ ล่วงลับที่วัดฮอนเรนจิ โดยนิมนต์พระหลาย ๆ รูปมาสวดพระอภิธรรม ๑,๐๐๐กัณฑ์ เพื่อ อุทิศส่วนกุศลให้แก่ท่าน น้องชายได้ปฏิบัติตามความประสงค์ของพี่ชาย โดยนิมนต์พระ ๑๐๐ รูป สวดพระอภิธรรม ๑,๐๐๐ กัณฑ์ เป็นเวลาประมาณ ๑๐ วัน"

ในหนังสือ "นางาชากิราตรี" ของนิชิกาวะ โจเกง (พ.ศ.๒๑๕๑-๒๒๖๓) (ค.ศ.๑๖๔๘-๑๓๒๔)นี้ ได้เขียนไว้ว่า พ.ศ.๒๑๘๘ (ค.ศ.๑๖๓๕) ทางการได้มี คำสั่งห้ามสำเภาญี่ปุ่นเดินทางไปยังต่างประเทศ ดังนั้นจึงไม่มีสำเภาลำใคสามารถขอใบ เบิกร่องประทับตราแดงเพื่อเดินทางไปต่างประเทศดังที่เคยทำมาทุกปี สำหรับข้อความที่ กล่าวถึงเรื่องที่มีการส่งสินค้าจากอยุชยามาให้น้องชาย เพื่อนำไปขายเอาเงินมาทำบุญ ให้พ่อแม่นั้นเป็นเรื่องของ คิทานิ คิวซาเอมอง ซึ่งพำนักอยู่ที่อยุชยา มีความคิดถึง บ้านเกิดเมืองนอนมิรู้วาย เมื่อโอกาสเหมาะจึงส่งของมาให้น้องชายเพื่อทำบุญให้พ่อแม่ผู้

ล่วงลับ ด้วยตัวเขาจำต้องพำนักอยู่ที่อยุชยา ผู้แต่งหนังสือเล่มนี้ ได้กล่าวถึงประวัติของ คิทานิ คิวซาเอมอง ว่า "เขาได้เดินทางไปประเทศสยามเมื่อยังเป็นหนุ่ม ในที่สุดก็พำนัก อยู่ที่นั่น ต่อมาเขาได้เป็นผู้ถวายคำแนะนำแค่พระมหากษัตริย์อยุชยา จึงทำให้เขามีฐานะ สูงกว่าราษฎรสามัญ แล้วในที่สุดก็กลายเป็นมหาเศรษฐี"

ส่วนหนังสือ "ประวัติเมืองซาไก" ก็มีเรื่องเล่าว่า ในปี พ.ศ. ๒๒๐๔ (ก.ศ.๑๖๖๑) นากามูระ ฮิโกเอมอง ชาวเมืองซาไก ได้ส่งภาพวาดพระโพธิสัตว์มาเพื่อ อุทิสส่วนกุสลให้แก่พ่อแม่ที่ล่วงลับไป ข่าวนี้เล่าลือกันในบ้านเกิดเมืองนอนของเขา นอกจากนี้ยังมีหนังสือ "ประวัติการค้าขายกับจีนและต่างชาติ ฉบับเพิ่มเติม" ซึ่งเขียนโดย นิชิกาวะ โจเกงเมื่อพ.ศ. ๒๒๕๒ (ค.ศ.๑๗๐ธ) ได้กล่าวถึงชาวญี่ปุ่นที่อยุธยาว่า "ได้ยินว่า ประเทศนี้มีลูกหลานที่เกิดจากชาวญี่ปุ่นที่ไปตั้งรกรากอยู่เป็นจำนวนมาก" และในปี พ.ศ. ๒๒๖๒ (ค.ศ.๑๗๑ธ) มีชาวอังกฤษชื่อ อเล็กซานเดอร์ แฮมมิงตัน ได้บันทึกไว้ว่าภรรยา ชาวญี่ปุ่นของคอนสแตนติน ฟอลคอน ชาวกรีกซึ่งเดิมเป็นกะลาสีเรือ แต่ภายหลังได้ คำรงตำแหน่งเป็นถึงสมุหนายกและต้องพบจุดจบที่น่าเศร้าในปีพ.ศ.๒๒๑๑ (ค.ศ.๑๖๘๘) ได้เป็นหัวหน้าวิเศษห้องเครื่องของราชสำนักอยุธยาเป็นที่นับถือของคนทั่วไป บันทึก เรื่องนี้คงจะเป็นบันทึกสุดท้ายที่กล่าวถึงชาวญี่ปุ่นที่พำนักอยู่ในกรุงศรีอยุธยา.

## นาฏลีลา "รึมอันเร" หรือ"รำกระทบสาก"

นาฏลีลารึมอันเรเป็นศิลปอย่างหนึ่งของชาวบ้านในจังหวัดสุรินทร์ และภาคอีสาน การรึม อันเรนั้นประกอบด้วยไม้ 2 ท่อน ซึ่งภาษาเขมรเรียกว่าอันเร กับคนสองคน จะเป็นผู้หญิงหรือผู้ ชายก็ได้ ซึ่งจะต้องทำหน้าที่กระทบอันเรให้เกิดจังหวะ ส่วนการรำนั้นจะรำคนเดียวหรือสองคนก็ ได้ แต่ถ้ารำเป็นคู่จะคูสวยงามมากกว่ารำคนเดียว ซึ่งในงานนี้ท่านจะได้ชมการรำทั้งหมด 3 จังหวะ ด้วยกันดือ จังหวะ หนึ่งขา สองขา สามขา และก็จะมีจังหวะพิเศษ คือรำคาบสตางค์

เมื่อสมัยก่อนนั้นส่วนใหญ่แล้ว ชาวบ้านทั่วไปนิยมที่จะรืมอันเรเมื่อถึงฤดูว่างจากการทำไร่ ทำนา คือเคือนเมษายนเป็นด้น เพราะเคือนเมษายนเป็นเคือนที่ชาวบ้านจะมีประเพณีงานบุญ สงกรานต์ และการรึมอันเรก็เป็นส่วนหนึ่งของงานบุญสงกรานต์ด้วย คือชาวบ้านจะเรียกงานนี้ว่า รำตรุษ ซึ่งการรำตรุษนั้นจะมีการรวมตัวของชาวบ้านมีทั้งเค็กและผู้ใหญ่ และก็จะมีการรึมอันเร รวมอยู่ด้วย เรียกว่ากลุ่มเรือมตรุษ ซึ่งกลุ่มเรือมตรุษนี้มีหน้าที่ต้องไปเรือมตรุษให้ครบทุกหลังคา ในหมู่บ้านของคนเพื่อที่จะรับบริจาคสิ่งของต่างๆ เช่น ข้าวสาร อาหาร เงิน เป็นต้น เมื่อรับ บริจาคสิ่งของได้กรบทุกบ้านแล้ว ก็จะนำสิ่งของทั้งหมดไปรวมกันที่วัด ถ้าหมู่บ้านที่ไม่มีวัดก็จะ นำไปที่สาลาของหมู่บ้านเพื่อที่จะทำบุญวันสงกรานต์ตามประเพณีต่อไป สมัยก่อนนั้นชาวบ้านมัก จะไม่ชอบที่จะย้ายถิ่นฐาน เช่นในสมัยนี้ เพราะฉะนั้นการรึมอันเร จึงเปรียบเสมือนการเรือมเพื่อ ความสามัคก็ในหมู่บ้าน และชาวบ้านก็ได้รับความสนุกสนานด้วย

ส่วนความหมายของอันเรนั้น เมื่อยุคสมัยที่ยังไม่มีโรงสีข้าว ชาวบ้านก็ต้องตำข้าวเปลือก เอง เพราะฉะนั้นแล้วทุกบ้านก็ต้องมีอันเร หรือไม้ตำข้าวเปลือก แต่ปัจจุบันการรึมอันเรได้ห่าง หายไปจากชาวบ้าน เนื่องด้วยเทคโนโลยีใหม่ๆ เข้ามา พร้อมกับชาวบ้านมีการย้ายถิ่นฐานมากขึ้น เรื่อยๆ ซึ่งบางครอบกรัวได้ละทิ้งถิ่นฐานของตัวเองไป แต่ก็ยังดีที่มีผู้ใหญ่ในหมู่บ้านที่ยังจำทำนอง และจังหวะการกระทบอันเรให้เกิดความไพเราะ และเหมาะเจาะเป็นทำนอง เพื่อที่จะรำให้เข้ากับ จังหวะในการกระทบไม้ หรืออันเรได้อย่างเหมาะสม และสวยงามถึงแม้จะไม่ได้รำเป็นเวลาที่ยาว นานก็ตาม และกลุ่มรึมอันเรชุดนี้ ชาวบ้านได้พร้อมใจฝึกซ้อมเพื่อที่จะมารำในงานสัมมนา "อยุธยากับเอเชีย" ในวันที่ 23 พฤสจิกายน 2542 นี้โดยเฉพาะ

