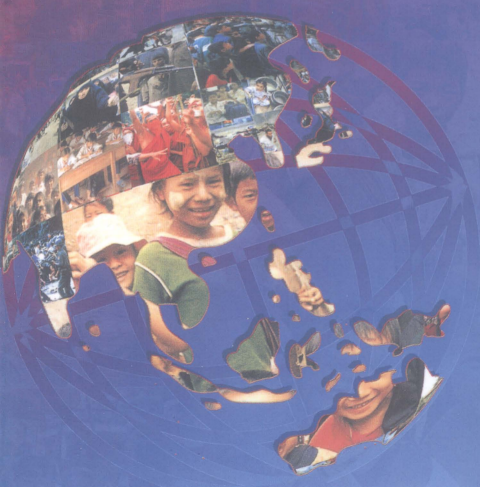
# Community Rights in Global Perspective

Saneh Chamarik

## สิทธิชุมชนในมุมมองระดับโลก

ศ. เสน่ห์ จามริก



วีระ สมบูรณ์ แปล

## Community Rights in Global Perspective สิทธิชุมชนในมุมมองระดับโลก



## จัดพิมพ์โดย สำนักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ



#### Community Rights in Global Perspective

Saneh Chamarik

### สิทธิชุมชนในมุมมองระดับโลก ศ เสน่ห์ จามริก

พิมพ์ครั้งที่ 3 พฤศจิกายน 2550 จำนวน 5,000 เล่ม

**จัดพิมพ์โดย** สำนักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ

แบบปก ประพาส สาริกานนท์



#### สำนักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ

422 ถนนพญาไท (ใกล้สะพานหัวช้าง) เขตปทุมวัน กรุงเทพมหานคร 10330 ตู้ ปณ. 400 ปณจ.รองเมือง กรุงเทพฯ 10330 โทรศัพท์เพื่อร้องเรียน 1377 โทรศัพท์ 0-2219-2977-9

INSAWN 0-2219-29/7-9

โทรสาร 0-2219-2973

e-mail: help@nhrc.or.th

www.nhrc.or.th

## คำนำ

ในวโรกาสที่สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี เสด็จ พระราชดำเนินทรงเปิดที่ทำการคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติใน วันที่ 14 มกราคม 2547 คณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ สำนึก ในพระมหากรุณาธิคุณหาที่สุดมิได้ จึงจัดพิมพ์หนังสือชุดความรู้ด้าน สิทธิมนุษยชนเพื่อทูลเกล้าฯ ถวาย จำนวน 3 เล่ม และหนังสือ "Community Rights in Global Perspective" หรือ "สิทธิชุมชนในมุมมองระดับโลก" เป็นหนึ่งในหนังสือชุดความรู้ดังกล่าว โดยศาสตราจารย์เสน่ห์ จามริก ประธานกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ เป็นผู้เขียนภาคภาษาอังกฤษและ ปาฐกถานำในการประชุม III MMSEA (Montane Mainland Southeast Asia Conference) ณ มณฑลยูนนาน สาธารณรัฐประชาชนจีน เมื่อวันที่ 25 - 28 สิงหาคม 2545 ส่วนภาคภาษาไทยแปลโดย ตร.วีระ สมบูรณ์

"สิทธิชุมชน" อาจจะไม่ใช่เรื่องใหม่ในทัศนะของผู้ที่ทำงานพัฒนา สังคมระดับรากหญ้าในชนบทไทย เนื่องจากสังคมไทยเป็นสังคมฐาน ทรัพยากรโดยธรรมชาติ การที่สมาชิกชุมชนจัดความสัมพันธ์ระหว่างพวก เขาด้วยกันเอง และระหว่างพวกเขาที่เป็นมนุษย์กับธรรมชาติ ให้เกิดความ สมดุลและเที่ยงธรรม จึงเป็นเรื่องธรรมดาของการอยู่รอดของชุมชนและ ความก้าวหน้าของสังคม นี่เป็นรากฐานของการจัดระเบียบสังคมวัฒนธรรม รวมทั้งกลไกทางการเมืองกับกฎหมายต่างๆ ที่ถูกสร้างขึ้นกำกับควบคุมมา ช้านาน

อย่างไรก็ตาม ในสังคมเมืองที่ห่างไกลจากธรรมชาติ และความรู้หลัก ไม่ได้มาจากการสั่งสมภูมิปัญญาจากภายใน แต่รับมาจากสังคมโลกตะวันตกที่ "สิทธิ" ถูกผูกไว้กับกฎหมายที่เป็นลายลักษณ์อักษรสูตรสำเร็จตายตัว และ พัฒนาขึ้นในบริบทการเติบโตของอำนาจทุนอุตสาหกรรมนิยม กลายเป็น สิทธิปัจเจกชนอย่างสุดขั้ว โดยเฉพาะสิทธิในทรัพย์สิน ทำให้นักกฎหมาย จำนวนมากมองไม่เห็นการดำรงอยู่ ความเป็นไปได้ และบทบาทของ "สิทธิ ชุมชน" ดังจะเห็นได้จากการต่อสู้ทางความคิดเรื่องนี้ ในกระบวนการร่าง รัฐธรรมนูญ 2540 แม้สิทธิรวมหมู่นี้จะถูกบรรจุรองรับไว้ตามรัฐธรรมนูญ แต่ การยอมรับ "สิทธิชุมชน" ในทางปฏิบัติอย่างแท้จริงก็ยังเป็นเรื่องห่างไกล

อีกด้านหนึ่ง กลุ่มผู้ผลักดันการรองรับสิทธิชุมชนส่วนใหญ่เป็นนัก ปฏิบัติ ที่ทำงานอยู่ในชุมชนและพื้นที่อันจำกัด แม้จะมีการศึกษาและนำมา แลกเปลี่ยนเรียนรู้กันในระดับภาคและระดับประเทศบ้าง ก็ยังไม่เป็นกระแส หลักที่ยอมรับในแวดวงวิชาการกฎหมายและรัฐศาสตร์ในฐานะความรู้และ หลักปฏิบัติอันหลากหลาย มีลักษณะพหุนิยมทางวัฒนธรรม ที่เป็นทาง เลือกในฐานะที่เท่าเทียมกับชุดความรู้สิทธิมนุษยชนของสังคมโลก ตะวันตก ที่ถูกยัดเยียดให้ว่าสมบูรณ์ และเป็นสากลในระบบกฎหมายและ รัฐศาสตร์บนรากฐานปัจเจกนิยม ที่เป็นกระแสหลักครอบงำอยู่ในปัจจุบัน โดยที่สิทธิทางเศรษฐกิจและสังคม มักถูกมองว่าเป็นเรื่องนอกเกณฑ์มาตรฐาน สิทธิมนุษยชน การเรียกร้องผลักดันให้มีการยอมรับสิทธิชุมชน ซึ่งเป็น การต่อสู้ระหว่างโลกาภิวัตน์กับการฟื้นฟูชุมชนท้องถิ่น ระหว่างระบอบรวบ อำนาจเบ็ดเสร็จระดับโลกกับการปลดปล่อยและประชาธิปไตยรากหญ้า จึง ยังเต็มไปด้วยอุปสรรคความยากลำบาก

ปาฐกถาของศาสตราจารย์เสน่ห์ จามริก ประธานกรรมการสิทธิมนุษยชน แห่งชาติ เป็นการเปิดและขยายมุมมองสิทธิชุมชนออกไปสู่ระดับภูมิภาคและ ระดับโลก โดยพิจารณาภูมิภาคเอเซียตะวันออกเฉียงใต้ เป็นฐานทรัพยากร ธรรมชาติเขตร้อนที่ประกอบด้วยทั้งความหลากหลายทางชีวภาพ และภูมิปัญญา ท้องถิ่น ในการจัดการทรัพยากรอย่างเป็นองค์รวมเดียวกัน เพื่อให้เกิด

สำนึกแนวทางพื้นฐาน และการสร้างพลังร่วมกันไปต่อสู้กับภัยคุกคามของ โลกาภิวัตน์

ปาฐกถาได้สรุปประเด็น "สิทธิในทรัพยากรตามจารีต" ของคน พื้นเมืองท้องถิ่น ที่ปรากฏอยู่ในเครื่องมือสิทธิมนุษยชนระหว่างประเทศ ทั้งที่มีฐานะผูกพันและไม่ผูกพันตามกฏหมาย และได้ชี้ว่าถึงที่สุดแล้ว สิทธิ นี้จะเป็นที่ยอมรับ และเคารพในฐานะเป็นหลักอันชอบธรรมอย่างหนักแน่น เพียงใดในสังคมและวัฒนธรรมนั้น จะต้องทำให้ปรากฏขึ้นเป็นจริงในระดับ รากหญ้า ทั้งทางหลักการและทางปฏิบัติก่อน

ท้ายสุดปาฐกถาได้ชี้ว่า การต่อสู้เพื่อให้ได้มาซึ่งสิทธิชุมชนนี้ จะทำ อย่างโดดเดี่ยวมิได้ ปวงชนและชุมชนรากหญ้าต้องรวมพลัง เป็นขบวนการ ประชาชนที่กว้างใหญ่ไปต่อสู้กับโครงสร้างอำนาจข้ามชาติ ขณะเดียวกัน สิทธิชุมชนในฐานะที่เป็นระบบ จะได้รับการรับรองและเคารพ ก็ต่อเมื่อคำนึง ถึงคุณค่า ความสร้างสรรค์ และสิทธิชองปัจเจกชนด้วย ซึ่งแน่นอนว่าการ จัดทั้งสองส่วนนี้ให้เหมาะสม เป็นเรื่องละเอียดอ่อนในกระบวนการเปลี่ยนแปลง

คณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ หวังว่าหนังสือ "Community Rights in Global Perspective" หรือ "สิทธิชุมชนในมุมมองระดับโลก" เล่มนี้ จะมีส่วนสร้างความรู้ความเข้าใจให้กับสังคม เพื่อสร้างความเข้มแข็ง มั่นคงและพึ่งตนเองภายในชุมชนท้องถิ่น อันเป็นรากฐานในการจัดระเบียบ ประชาธิปไตย และเศรษฐกิจระดับโลกอย่างใหม่ ที่เกื้อกูลมนุษย์และอนุรักษ์ ทรัพยากรธรรมชาติ

คณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ มกราคม 2547

#### Community Rights in Global Perspective\*

-Saneh Chamarik-

#### Introduction

Let me first of all express my deep gratitude for the honour of addressing this highly important III MMSEA conference. It is indeed a rare opportunity for myself to learn and be associated with the distinguished participants here who are in the know, actually a great deal more so than I. In this regard, may I also convey my everlasting thanks to all the Thai friends and colleagues as well as Dr. David Thomas for their kind support and collaboration in bringing me up into this realm of creative down-to-earth learning. That was a most refreshing experience, still vivid in my mind with a kind of intellectual uplifting for me

<sup>\*</sup>Keynote delivered at the III MMSEA (Montane Mainland Southeast Asia) Conference, Yunnan, 25 - 28 August 2002.

as student of politics. I am glad they also take an active part in this forum right from the beginning with Chiangmai conferences some seven years ago. One only hopes all these persistent and continuing efforts will eventually bear fruits in fulfilling the common people's aspiration to be free to live their own lives with dignity.

Looking over the scheduled agendas, it is obvious that practically everything is well taken care of. On my part and with all due respect, I only wish in my small way to add something to enlarge the scope of our thought. It is not about the body of knowledge and expertise as such which I shall have nothing to contribute to, but concerning the ways and means of social learning on the local people's part. I am sure this is the true and ultimate purpose of the whole dialogue, which we could not afford to lose sight of. This point just cannot be overemphasized. In view of the current trends of global disorder and transnational threat to biological resources and indigenous knowledge, the time has now come for a real and urgent need for the common people's direct action in order to protect their own legitimate rights and liberties, and thereby rectifying the existing imbalances in political and economic relationships. It is the question of how social learning and action could possibly be made to proceed in constructive and peaceful manner, with a view to setting out the path towards a new social order based on freedom and justice at all levels of human society. Presumably this is going to be a very hard and long, long process that requires a high degree of tolerance, perseverance, and wisdom. Nevertheless, it is the

nature of things and common challenge we all should have in mind.

Meanwhile, there is the other side of the coin, too. As one western writer pertinently voices the call for an alternative global economic order that is geared to the real needs of people and the Earth, and which "must accept that the era of 'the wealth of nations' is past, and treat the 21st century as a multi-level oneworld economy." The rationale is none other than the neoliberalism's own built-in indulgence in over-production and overconsumption for the sake of profit maximization, ostensibly dubbed economic growth. This line of rethinking and articulating is getting more and more hearings all over, East and West, as the time goes by. That, mind you, should not too naively and conveniently be construed as consolation and reason for rejoice. It is essentially to serve as an objective understanding of the dynamics of life, and then to get prepared and be ready for constructive changes. This is going to be quite an enormous task for the oppressed and the oppressors alike.

#### Creating a sense of regional identity

That is why, in addressing ourselves to the concern for indigenous knowledge and bio-diversity, it is vitally important for all of us, to begin with, to take a fairly long range view of the whole matter. That is to say, a certain perspective beyond the immediate needs of making a living and day-to-day resource

management. If I am not mistaken, at least from our own empirical research evidence, we have quite a good number of exemplary cases of ethnic and rural communities with well established traditional practices for sustainable livelihoods and resource management. And of course we can take the relevant individual cases for appropriate application elsewhere, as we have been doing nowadays. But that is actually only part of the whole story. The real and long-term problem is how a sense of commonality, inter-relatedness and solidarity could be instilled into the people's mind, and where to start. In fact, if one may say so, the very title of this conference already suggests itself: Montane Mainland Southeast Asia. Here is the key to further understanding of what we have been trying to do and to achievethe holistic dimension of Southeast Asia as tropical resource base and its integrity. That is to say, not just pieces of bio-diversity and indigenous knowledge in isolation from one another.

As we all know, Southeast Asia constitutes both as the strategic sea route from the middle east to the Pacific coast, and as one among the world's most tropical resource-rich regions. As such, it has always been subject to the Western powers' rivalry and domination ever since after the Industrial Revolution and imperialism that followed. The achievement of national independence and so-called self-determination after the World War II does not help much in actuality. It only brings about forces that accelerate and intensify divisiveness and

resource exploitation even further in the course of nation building, modernization and then misdirected development. All Southeast Asia's precious biological resources, indigenous knowledge, and thus local communities, constantly fall prey to all sorts of exploitations, abuses, and marginalization, as we all are witnessing today. And right now with the economic globalization and biotechnological advancement intensifying during the past two decades, genetic resources become the main target for gaining the decisive power over the world economy under the mere motive force for profit maximization and economic growth. All this is the obvious threat to the earth's fragile ecosystems, and for that matter, to the people living in them. In short, the threat to the people's basic right to life.

Under the circumstances, then, the issues of bio-diversity and indigenous knowledge needs somehow to be conceived of in perspective of a regional whole, not just so routinely in parts: i.e., in qualitatively holistic rat er than quantitatively reductionist terms. Implicit in all this is a keen sense of geographical unity a kind of people-to-people inter-relatedness. as Nowadays there are so much talks about and action programmes strengthening and empowering the local people communities. But without a sufficient awareness of and positive steps taken towards the goal of commonality and solidarity, all these talks and efforts will come to naught, however earnest and enthusiastic they might be. And exactly this is one most difficult part of the whole task, as far as the speaker's own experience can tell. Nonetheless, it is absolutely a prerequisite that must come before all else. For this very reason, three shared and interrelated perceptions are to be taken note of here for the benefit of further dialogue.

- (i) Bio-diversity to be understood and acted upon as constituting one unifying tropical resource base, and thus commonality and consolidation transcending the existing inter/ intra-national boundaries and divisions among local communities;
- (ii) Inter-relatedness between the mountain, lowland, and maritime areas and peoples to form one unifying network of resource-based local communities collectively marginalized in the face of the common threat of globalization and alienated elitism; and,
- (iii) Collective recognition of the real need for self-reform on the basis of self-reliance and the right to development, so that the endogenous sources of knowledge and creativity could be revitalized and developed as the basis upon which modern knowledge could also be effectively and appropriately adapted and assimilated.<sup>2</sup>

All these, to be sure, come more or less within the purview of this conference. Only that it is so vitally important as to deserve to be emphasized and put into a coherent policy and strategic plan of common action. As a matter of fact, initiatives

have already been taken on the part of local peoples and communities themselves the world over. So much so that there have now been emerging the new concept of collective rights based on the community ways of life, and naturally in a great variety of forms and practices. This current trend of cultural pluralism is admittedly the new phenomenon in the Western self-proclaimed style of universal, individualistic and mono-cultural sphere of influence in the field of human rights. It is inevitably bound to meet with powerful resistance and opposition, or destruction if possible. Since it obviously not only poses a spiritual and intellectual challenge, but also stands in the way to the ultimate goal of domination and hegemony inherent in the Western civilization ever since after the Scientific and Industrial Revolutions centuries ago. This is indeed the real "clash of civilizations", to borrow Samuel Huntington's notorious phrase, though in entirely different context of Globalization Re-localization. Or, in the more familiar political economy jargons, Global Totalitarianism vs. Grassroots Emancipation and Democracy. This trend of cultural confrontation is most likely to be characteristic of and long lasting into the 21st century. So let us try to explore and assess the potential forces of both the pros and cons, so that ways and means could be found to collectively set our global society on the path towards real freedom, justice, stability, and peace.

#### A Certain Progressive and Democratic Global Framework

All the above considerations take the whole subject matter under discussion into the world of politics of human rights. It is therefore deemed appropriate to look into how it is worked out in real life. For this purpose, two preliminary interrelated points are suggested here. The one is concerned with the nature and reality of human rights itself; the other with the creation of progressive and democratic international human rights instruments on the part of the United Nations.

First, human rights are certainly not something to come by as gifts. They are, from Tony Evans' historical observation, "concerned with establishing and maintaining the moral claims that legitimate particular interests", or in Neil Stammers' more precise explanation, "ideas and practices concerning human rights are *created by people* (sic) in particular historical, social, and economic circumstances" To put it strictly on empirical ground, they are the straightforward result of struggles, and hardly characteristic of any specific culture or tradition. Perhaps, Heiner Bielefeld's analysis can very well help clarify the issue here:

... Human rights did not develop as a "natural unfolding" of humanitarian ideas deeply rooted in the cultural and religious traditions of Europe. On the contrary, people in the West, too, had (and still have) to fight to have their rights respected. ...These

rights ... are achievements brought about in long-lasting political conflicts during the process of modernization in Europe. They are by no means the eternal heritage of an original cultural endowment of Europe.<sup>4</sup>

On this account, all the ambivalence should now be put to rest as to the current controversy about both cultural essentialism and relativism. The one, Western claiming monopoly of the definition on human rights; while another, non-Western denying the fundamental universality of human rights, i.e., human life and dignity. The two, thus far, can only indulge in self-styled polemics and actually get us nowhere in terms of human progress, to be here defined as freedom from domination according to W.F. Wertheim's Emancipation Principle. 5 As a matter of fact, both human freedom and human progress constitute two sides of the same coin. One cannot do without the other. The inclusive "four freedoms" - freedom of expression, religious freedom, freedom from want, freedom from fear - that Franklin D. Roosevelt advocated towards the end of World War II underlying the vision of peace, security and human rights, are basically along the same line of thinking. As we all well remember, it is this global vision that brought about the establishment of the United Nations and subsequently the Universal Declaration of Human Rights. From then on, the world body takes upon itself the major task of gradually and persistently

expanding and broadening the scope of human rights even further. And it is still going on fairly consistently, in spite of its inherent weaknesses and limitations, both legal and operational, as international organization. But at the very least, it can afford to provide a certain legitimate democratic groundwork for the rights holders, the people, to work their way out with a moral support of global public opinion. Fortunately enough, the subject matter of bio-diversity and indigenous knowledge, our main concern here, also falls within the purview in such global democratic perspective. It is worthwhile then to briefly inquire into how well it fares under the auspices of the United Nations, so as to get the idea as to what more needs to be done and how.

This leads us to the second point: that is, the question of international law and order and that of human freedom and progress. For the purpose, I shall gratefully draw on part of one IUCN-commissioned study under the rubric: Traditional Resource Rights: International Instruments for Protection and Compensation for Indigenous Peoples and Local Communities. 6 This is just to give a rough outline of what is in stock with regard to the existing state of international human rights instruments, both legally binding and not legally binding. Those legally binding consist of four main agreements: UN International Covenant on Civil and Political Rights (ICCPR) 1976, UN International Covenant on Economic, Social and Cultural Rights (ICESCR) 1976, International Labour Organization Convention 169 Concerning Indigenous and Tribal Peoples in Independent Countries (ILO169) 1989, and Convention on Biological Diversity (CBD) 1992. For those with non-legal binding, three deserve to be referred to here as guidelines for further action: UN Draft Declaration on the Rights of Indigenous Peoples (DDRIP) 1994, UN Draft Declaration of Principles on Human Rights and the Environment (DDHRE) 1994, and the Leipzig Declaration on Farmers' Rights. From these somewhat scattered provisions, a number of relevant points could be drawn with regard to the traditional resource rights of indigenous peoples, as follows.

- (i) Self-determination and development;
- (ii) Disposal of natural wealth and resources;
- (iii) Protection of minority culture;
- (iv) Religious freedom;
- (v) Environment integrity;
- (vi) Intellectual property rights;
- (vii) Recognition of customary law and practice;
- (viii) Farmers' Rights.

The two, (i) and (ii), in particular are technically ambivalent regarding the question of jurisdiction. While the CBD confirms the sovereign rights of States over indigenous peoples' lands, territories, and natural resources, both the ICESCR and ICCPR stress the rights of all "peoples" in plural number to self-determination and to freely dispose of their natural wealth and resources. So under the circumstances, indigenous peoples are concerned, quite

justifiably, that such sovereign rights might just as well be extended and encroaching upon their traditional knowledge, innovations, and practices. On the other hand, the view in favour of minorities is opposed by national governments for fear of the national integrity and their own sovereign rights being eroded thereby. All in all, then, as far as the international agreements with legal binding are concerned and under the existing structure of power relationships, there is bound to be a gap and insoluble contradictions. In this perspective, it makes sense for a new initiative being taken from within the United Nations in a long process of consultation with indigenous leaders, and that resulted in the DDRIP with a fairly comprehensive framework to work with. Though not legally binding, it is meant to serve as the standard international document and thus the basis for any further discussions and negotiations concerning indigenous peoples that are to follow suit. Its principal features of indigenous peoples' rights are well summarized in the above-mentioned IUCN study, and therefore to be cited in full here for the benefit of fellow participants as well as community leaders in general:7

- (i) Right to self-determination, representation, and full participation;
- (ii) Recognition of existing treaty arrangements with indigenous peoples;
- (iii) Right to determine own citizenry and obligations of citizenship.

- (iv) Right to collective, as well as individual, human rights;
- (v) Right to live in freedom, peace, and security without military intervention or involvement;
- (vi) Right to religious freedom and protection of sacred sites and objects, including ecosystem, plants, and animals:
- (vii) Right to restitution and redress for cultural, intellectual, religious or spiritual property that is taken or used without authorization:
  - (viii) Right to free and prior informed consent;
  - (ix) Right to control access and exert ownership over plants, animals and minerals vital to their cultures;
  - (x) Right to own, develop, control and use the lands and territories, including the total environment of the lands, air, waters, coastal areas, sea-ice, flora and fauna and other resources which they have traditionally owned or otherwise occupied or used;
  - (xi) Right to special measures to control, develop and protect their sciences, technologies and cultural manifestations, including human and other genetic resources, seeds, medicines, knowledge properties of fauna and flora, oral tradition, literature, designs and visual and performing arts;
  - (xii) Right to just and fair compensation for any such activities that have adverse environmental, economic, social, cultural or spiritual impact.

Legally binding or not, the effectiveness of all these numerated rights - i.e. moral claims - depends in the last analysis on the strength of their being recognized and respected as legitimate in society. Thailand is a good example. In spite of currently constitutional provisions for community rights with regard to indigenous knowledge and bio-diversity, the very issues under discussion in this forum, all these moral claims are still far from being realized in practice. This is because a mere legal or moral formula cannot just exist on its own without social and cultural backup. This is certainly not a matter of disappointment or outright despair. That would unfortunately be too light-hearted and superficial. It all is the nature of things, that is, the beginning of a social process just like any strenuous process of struggles for freedom in human history. The crucial difference is indigenous peoples and rural communities nowadays do not just stand alone in all this. A meaningful and substantive beginning has already been made with at least a sector of world public opinions and people's movements behind it, even though still very much in face to face with the power that be.

### Retrogressive and authoritarian global politics of human rights

There are two major and interrelated factors that stand in the way of development towards human freedom and progress: one conventional and another a new market totalitarianism. The first has something to do with the good old definition of human rights itself. It is of course the historical West that did inspire the whole world with the modern ideas of human rights and dignity. And yet it only falls back on and confines itself to those created in "particular historical, social, and economic circumstances" of the seventeenth and eighteenth centuries. That is why the meaning and scope of human rights is narrowly defined as those strictly concerned with individual liberties, property rights, and the rule of law. In short, just those with judiciable qualifications. In Jeremy Bentham's classic polemic against the French Revolution's Declaration of the Rights of Man and of the Citizens expounding the natural and inalienable rights of all people:

"Right...is the child of law; from real laws come real rights; from imaginary laws, from laws of nature, fancied and invented by poets, rhetoricians, and dealers in moral and intellectual poisons, come imaginary rights, a bastard brood of monsters"8

That is also why the collective economic and social rights are seen in the West as out of bound of the human rights standards, and just as a matter of specific concerns for humanitarians and philanthropists, as well as social welfare. And all this, despite the UN long-established principle of the indivisibility and interdependence of the civil and political rights, and the economic, social and cultural rights. The reason is not hard to find, and for a very good historical reason too. After all, the real motivating forces behind all the past liberal revolutions were none other than the commercial and middle classes, the haves. And to these days, all the cherished value and tradition of liberalism are still energetically sustained by exactly the same forces, with instinctive and adverse attitudes towards both the state and the have-nots. It is the latter adversary that still remains the main and exclusive target, now that the liberals have come to assume the power of the state itself. In this context, it is of no surprise as to why it is only and purely the civil and political liberties that count as the standard measure of human rights. All of which should have nothing to do with the mere "imaginary" collective economic, social and cultural rights.

In such a state of affairs, Western liberalism turns itself into the sharp divide between the haves and the have-nots, the rich and the poor, the ruling and the ruled, domination and freedom. Whatever angle one looks at, they amount to practically the same predicaments. Following the Industrial Revolution, the politics of the haves - Western styled property rights - fast developed into a three-pronged cult of industrial capitalism dealing with human, nature, and market. All of which, under the guise of economic science with the celebrated Adam Smith as progenitor. From then on, the economic system is to take precedence over society. And that, in the distinguished economic historian Karl Polanyi's words, "means no less than the running of society as

an adjunct to the market. Instead of economy being embedded in social relations, social relations are embedded in the economic system".9 In this scheme of thought, then, human beings are to be valued and treated as mere units of labour, and nature as raw materials. And both, the natural and human substance of society, are to be transformed into material commodities, and therefore to be subject to the market mechanism which is steadfastly held to be self-regulating beyond social control. This market economy historically came about how the is commercial-made society, and hence the creed of free trade and free market. 10 All of which, solely and infinitely for the sake of industrial progress and capital accumulation.

Against such an extremist ideological background, colonization and appropriation of nature proceeds in full force ever since. Here we can see how the Western tenet of rights and liberties comes into play, that is, within the framework of individualism, property rights and the rule of law. Of all this, the determining factor lies with property rights which, according to John Locke's threecentury old theory of value, are created by extracting resources from nature with one's labour. That is how capital comes into being and as a result, as Vandana Shiva succinctly puts it,

"...only capital can add value to appropriated nature, and hence only those who own the capital have the natural rights to own natural resources, a right that supersedes the common rights of others with prior Capital is thus defined as a source of freedom, but this freedom is based on the denial of freedom to the land, forests, rivers and bio-diversity that capital claims as its own." 11

And all this is emphatically and nonchalantly defined as a matter of economic freedom and the interplay of market forces in the industrial West! Vandana Shiva, again, so appropriately brands this as the process of theft and robbery. It is not only the people's freedom and collective rights that are endangered and lost. But most importantly it is the human right to life itself that is subject to constant threat and destruction, as everyone knows full well how all these commons are valuable and indispensable as the life support and sustenance base of local people and communities. So along the process of appropriation and privatization of the commons. indigenous peoples and rural communities' rights livelihoods become thereby marginalized and impoverished, as we are all witnessing today. But then, again, that is of no serious concern, especially now that a remedy has been found by way of the so-called "social safety net" as defined by the World Bank, whereby all the expected troubles and threats to the status quo can be contained. Needless to say, this kind of pejorative idea and measure is well shared by many a distinguished economist and academe alike.

Nor is that all. The colonization of nature is now reaching new height with the all-powerful capital extending from manipulation to monopoly of life itself, through biotechnological capabilities and the accompanied intellectual property rights regime. This in itself explains the actual state of science and technology in the contemporary world. It is all practically corporate-oriented and under the same old paradigm of industrialism, something to beware of for the common people who struggle for freedom. As Andrew Kimbrell very well describes:

Biotechnology extends humanity's reach over the forces of nature as no technology in history has ever done. Bioengineers are now manipulating life forms in much the same way as the engineers of the Industrial Revolution were able to separate, collect, utilize, and exploit inanimate materials. Just as previous generations manipulated plastics and metals into the machines and products of the Industrial age, we are now manipulating and indeed transferring living materials into the new commodities of the global age of biotechnology.

The raw material for this new enterprise is genetic resources. Just as the powers of the Industrial age colonized the world in search of minerals and fossil fuels, the biocolonizers are now in search of new biological materials that can be transformed into profitable products through genetic engineering. 12

In the recent past, bio-technological development has been well known and taken for granted in the areas of disease-causing bacteria for the benefit of mankind. Life forms, i.e., products of nature themselves, are presumed under the traditional legal doctrine to be non-patentable. All this, however, has radically changed by the US Supreme Court's decision in 1980 to the contrary that life is indeed patentable. The brand new policy is thereby unilaterally created, opening the way for the US transnational corporations, with all the capital, technology and market well under control, to acquire the patenting of indigenous plants and animals, and hence knowledge. Since then, a good number of patents have been issued on cases like the neem tree and Basmati rice of India, Jasmine rice and medicinal plants of Thailand, and still many others to follow. All these incidents are already well known and so blatantly arbitrary. On top of that, there is also now the planned global patent regime under negotiation in the World Trade Organization, known as Trade Related Intellectual Property (TRIPS), to be imposed on the Third World countries. 13 If getting through, it is not only bio-diversity and indigenous knowledge that is in grave danger of extinction, but also a total and absolute control on the whole life on earth. And all, again, in the name of economic liberalism and free market.

It is also how the Western self-styled concept of human rights has been working within the framework of individualism, property rights and the rule of law. As Professor Edward Herman of Wharton School succinctly and instructively puts in his opening remarks:

Doesn't a growth process in which large numbers are immiserated while a small elite prospers necessarily entail serious human rights violations? In liberal theory, and in the definitions used by the major human rights organizations of the West: No. Human rights are political and personal rights ...; they do not include economic rights to subsistence, education, health care, housing and employment. Thus if immiseration follows from the normal workings of the market system, based on the economic power of private corporations and banks, and with the help of the IMF, World Bank, US government, and a nominally democratic regime like that of Mexico or Chile, no human rights violations are involved 14

#### Looking ahead

So after three full centuries, the celebrated liberalism of the West only ends up by imposing its own specific set of human rights on the whole world as something absolute and universal. Might thus makes right, and unilateral "right" brings in its train arbitrary rule and social disintegration. This is the crux of the matter. The alternative way out of this destructive end, as Karl Polanyi suggested in his highly insightful reading into the history of Industrial Revolution, is to turn to "the principle of social protection aiming at the conservation of man and nature as well as productive organization, relying on the varying support of those most immediately affected by the deleterious action of the market ...".15 Or what, in the contemporary context, James Robertson conceives of as creating a global economy that is both human enabling and nature conserving. 16 The social principle and practice such as this of course sounds guite familiar to our fellow indigenous peoples and rural communities. After all, it is precisely their traditional way of everyday life. There is nothing extraordinary about it. But, mind you, it becomes something so alien and subversive in the current world of industrialism, where the freedom of capital and free market turns into absolutism and totalitarian control over life on earth.

this global perspective that the lt bio-diversity and indigenous knowledge must needs address itself. As emphasized earlier on, it is the whole question of human freedom and progress that is at stake. But first and foremost, the grassroots peoples and communities must pull themselves together as united front in face to face with the transnational structure of power. As a matter of fact, because of its own overbearing abuse and aggrandizement, the agents of industrial capitalism - transnational corporations, the IMF, the World Bank, etc. - have to confront with strong protests and increasingly steadfast opposition from the common people, urban and rural, everywhere. But street actions and manifestoes in themselves would be of no avail without community rights being recognized and realized at the grassroots level, both in principle and in practice. As for the role of nation-states, little, if any, can be expected under the contemporary elite system that, more often than not, tends to be alienated from its own people. On the other hand, empowering local communities would greatly help consolidate nation-states vis-à-vis transnational encroachments. Humanity has gone through the age of nation building, modernization and development patterned upon Western industrial capitalism. Throughout, local communities have been neglected and their traditional resource rights marginalized and trampled upon. The result is human impoverishment and natural degradation. In the circumstances, then, a new democracy is to be required and worked out with local communities as its base. Indeed, indigenous peoples and rural communities can significantly provide part of the answer.

There remains one final point to be taken note of here. The need for self-reform has already been earlier mentioned. The emphasis is on the principle of self-reliance and right to selfdevelopment. Community rights are being raised here, not just for the sake of defense mechanism against encroachment from outside, but mainly as the foundation of a new global democratic order, so that the principle of social protection and humanenabling/ nature-conserving economy can realistically be established. It is that, on top of the traditional resource rights as well comprehensively prescribed in the Draft Declaration on the Rights of Indigenous Peoples, something needs to be done with regard to the existing structure of power relationships within community itself. For one thing, for community rights to be universally recognized and respected, the value and rights of individuals must be well taken into account. In this respect, we can learn a good deal from the West, despite all its shortcomings. Coming into the changing and globalizing world, local communities also need human creativity. And true creativity can only come from free and open society. The point is that community rights as a system also need to allow for individual rights and creativity. Undoubtedly this is a highly delicate task inevitably involved in the process of social change. It is the fundamental question of how human aspirations and rising expectations, especially of new generations, can be accommodated and fulfilled. So this is problem of the future, and no status quo can ever provide solution. It is indeed

the great challenge, that is, challenge from within. One only has high hope that local traditional knowledge and wisdom will be able to live up to its potential creativity in the common task of social reconstruction, globally and locally.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>James Robertson, Future Wealth: A New Economics for the 21" Century, London, Cassell Publishers Limited, 1990, p.ix.

 $<sup>^2</sup>$ Saneh Chamarik, "Technological Self-Reliance and Cultural Freedom", in C.G., Weeramantry, ed., Human Rights and Scientific and Technological Development, Tokyo, United Nations University Press, 1990, p.56.

Tony Evans, "Introduction: power, hegemony and the universalization of human rights", in Tony Evans, ed., Human Rights Fifty Years On. Manchester University Press, 1998, p.4.

<sup>4</sup> Heiner Bielefeld, "WESTERN VERSUS ISLAMIC HUMAN RIGHTS CONCEP-TION? A Critique of Cultural Essentialism in the Discussion of Human Rights". Political Theory, vol. 28, No. 1, February 2000, pp.96-97.

W.F. Wertheim, Evolution and Revolution: The Rising Wave of Emancipation, Middlesex: Penguin Books, 1974, p.47.

<sup>6</sup> Darrell A. Posev. *Traditional Resource Rights: International Instruments for* Protection and Compensation for Indigenous Peoples and Local Communities, IUCN -The World Conservation Union, 1996, particularly Chapters 1-5.

B Cited in **The Economist**, "The Politics of Human Rights", August 18<sup>th</sup>-24<sup>th</sup> 2001, p.9.

See also, Onuma Yasuaki, "The Need for an Intercivilizational Approach to Evaluating Human Rights", and Chris Jochnick, "Human Rights for the Next Century", Human Rights Dialogue, Volume 10, September, 1997, pp.4-7.

Karl Polanyi, The Great Transformation: the political and economic origins of our time, Boston, Beacon Press, 1957, p.57.

<sup>10</sup> Ibid. p. 42-42, 132, 135-140.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Vandana Shiva, "The Enclosure of the Commons", **Third World** Resurgence, Issue No 84, 1997, p.6.

 $^{12}$ Andrew Kimbrell, "Biocolonization: The Patenting of Life and the Global Market in Body Parts", in Jerry Mander and Edward Goldsmith, ed., The Case against the Global Economy and for a Return toward the Local, San Francisco, Sierra Club Books, 1996, pp.131-132.

<sup>13</sup>lbid., 133-137.

14 Edward S. Herman, "Immiseration & Human Rights", *Third World* Resurgence, Issue No. 58, June 1995, p.41.

15 Karl Polanyi, op. cit., p. 132. Italics mine

<sup>16</sup> James Robertson, op. cit., p. x. Italics mine

## สิทธิชุมชนในมุมมองระดับโลก\*

ศ. เสน่ห์ จามริก

#### ความน้ำ

ก่อนอื่น ผมใคร่ขอแสดงความขอบคุณเป็นอย่างสูง ที่ได้รับเกียรติ ให้แสดงปาฐกถานำแก่ที่ประชุม MMSEA ครั้งที่สามแห่งนี้ อันที่จริง โอกาสเช่นนี้นับว่าหาได้ยากสำหรับผม ที่จะได้เรียนรู้แลกเปลี่ยนกับผู้ทรง คุณวุฒิที่กอปรด้วยความรู้ในแขนงวิชาต่างๆ มากมายกว่าผมยิ่งนัก ในแง่นี้ ผมจึงต้องขอแสดงความขอบคุณอย่างสูงเช่นกัน ต่อเพื่อนพ้องและผู้ร่วมงาน ชาวไทย ตลอดจน ดร.เดวิด โทมัส ที่ได้กรุณาสนับสนุนและร่วม ประสานงานให้ผมได้เข้าร่วมในวงการแห่งการเรียนรู้ที่สร้างสรรค์แต่ติดดิน เยี่ยงนี้ ผมยังจำได้ชัดเจนถึงประสบการณ์อันทรงคุณค่า ที่ช่วยยกระดับ ภูมิปัญญาของผมในฐานะนักศึกษาด้านการเมือง จากการเข้าร่วมกับท่าน

<sup>\* &</sup>quot;Community Rights in Global Perspective" ปาฐกถานำแสดง ณ ที่ประชุม III MMSEA (Montane Mainland Southeast Asia Conference) มณฑลยูนนาน สาธารณรัฐประชาชน จีน 25 - 28 สิงหาคม 2545 แปลโดย วีระ สมบูรณ์

ทั้งหลายเหล่านี้ นับแต่จุดเริ่มต้นของการประชุมที่เชียงใหม่เมื่อราวเจ็ด ปีก่อน เราคงต้องตั้งความหวังกันว่า ความพยายามอย่างต่อเนื่องเช่นที่ ผ่านมา จะส่งผลในบั้นปลายให้แก่ความมุ่งหวังของประชาชนทั่วไป ใน ้ อันที่จะมีเสรีภาพในการดำเนินที่วิตของตนอย่างมีศักดิ์ศรี

ดูจากกำหนดการ เห็นได้ชัดว่าทุกอย่างได้เตรียมการกันไว้อย่างดี แล้ว ในส่วนของผมเอง ขอร่วมเพิ่มเติมบางสิ่งบางอย่างสักเล็กน้อยเพื่อ ขยายขอบข่ายความคิดของเรา ผมเองคงไม่สามารถเสริมละไรให้กับ องค์ความรู้ความเชี่ยวชาญโดยตัวของมันเองได้ คงต้องขอเน้นวิถีทางและ วิธีการเรียนรู้ทางสังคมในส่วนของประชาชนท้องถิ่นเป็นสำคัญ ผมมั่นใจ ว่านี่คือจุดหมายสูงสุดแท้จริงของการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ทั้งหมด และเป็น สิ่งที่เราไม่อาจมองข้ามได้ ทั้งยังเป็นเรื่องที่คงความสำคัญยิ่งยวดเสมอ ยิ่งไปกว่านั้น เมื่อมองถึงกระแสความเป็นไปอันไร้ระเบียบในโลก ตลอดจน ภัยคุกคามข้ามชาติต่อทรัพยากรชีวภาพและภูมิปัญญาท้องถิ่น ก็คงต้องถึง เวลาแล้วที่สามัญชนจะต้องกระทำการอย่างเร่งด่วนจริงจัง ในการที่จะปกป้อง สิทธิและเสรีภาพอันชอบธรรมของตนเอง และแก้ไขความเหลื่อมล้ำใน ความสัมพันธ์ทางการเมืองและเศรษฐกิจดังที่เป็นอยู่ ประเด็นสำคัญนั้น อยู่ที่ว่าการเรียนรู้และปฏิบัติการทางสังคมจะรุดหน้าไปบนวิถีอันสร้างสรรค์ และสันติได้อย่างไร เพื่อมุ่งถางทางสู่ระเบียบสังคมอย่างใหม่บนรากฐาน ของเสรีภาพและความเป็นธรรมในทุกระดับของสังคมมนุษย์ ภารกิจ เช่นนี้ย่อมเป็นเรื่องยากและใช้เวลายาวนานอย่างแน่นอน จำต้องอาศัย ขันติธรรม ความมุ่งมั่นบากบั่นและภูมิปัญญาระดับสูง แต่นี่ก็เป็นธรรมดา และเป็นความท้าทายที่เราต้องตระหนัก

ในขณะเดียวกัน เราก็ต้องเห็นอีกด้านหนึ่งของเหรียญเช่นเดียวกัน ดังที่ชาวตะวันตกท่านหนึ่งเรียกร้องให้มีระเบียบเศรษฐกิจโลกอันเป็นทาง เลือก ซึ่งจะตอบสนองต่อความต้องการที่แท้จริงของประชาชนและพื้นพิภพ แห่งนี้ ซึ่งเป็นทางเลือกที่ "จะต้องยอมรับว่ายุคสมัยแห่ง 'โภคทรัพย์ แห่งชาติ (Wealth of Nations)' เป็นอดีตไปแล้ว และจะต้องทำให้ ศตวรรษที่ 21 เป็นศตวรรษแห่งเศรษฐกิจหนึ่งเดียวแต่กอปรด้วยหลาย ระดับ" เหตุผลก็มิใช่กระไรอื่น นอกไปจากกระบวนการที่แผ่งอยู่ในระบบ เสรีนิยมเอง ที่ก่อให้เกิดการผลิตล้นเกินและการบริโภคล้นเกิน เพื่อจะได้ นำมาซึ่งกำไรสูงสุด หรือที่เลี่ยงไปเรียกให้สวยหรูว่าความเติบโตทางเศรษฐกิจ และนับวันแนวความคิดใหม่ๆ ทำนองนี้ ก็จะมีผู้รับฟังกันมากขึ้นทุกที แต่ ก็ต้องขอเตือนท่านทั้งหลายว่านี่ไม่ใช่เรื่องที่จะสักแต่ทำให้รู้สึกยินดีปรีดากัน ไป ประเด็นสำคัญนั้นอยู่ที่การที่เราจะต้องเข้าใจถึงพลวัตของกระบวนความ เป็นไปแห่งชีวิตและเตรียมพร้อมต่อการเปลี่ยนแปลงในทางสร้างสรรค์ ซึ่ง จะเป็นภารกิจอันหนักหน่วงทั้งต่อผู้ได้เปรียบและผู้เสียเปรียบดุจเดียวกัน

## สร้างสรรค์แนวทางสู่อัตลักษณ์แห่งภูมิภาค

ด้วยเหตุนี้ ในการที่เราจะให้ความสนใจต่อภูมิปัญญาท้องถิ่นและ ความหลากหลายทางชีวภาพ จึงสำคัญอย่างยิ่งยวดที่จะต้องมองให้เห็น แนวโน้มในระยะยาวของประเด็นทั้งหมด กล่าวคือเราจะต้องมองข้ามพัน กระบวนการจัดการทรัพยากรหนิดตอบสนองความต้องการของชีวิตแบบวัน ต่อวัน ซึ่งหากผมเข้าใจไม่ผิด จากหลักฐานงานวิจัยเชิงประจักษ์ของเรา เรามีตัวอย่างเป็นจำนวนมากที่แสดงให้เห็นถึงชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์และชาว ที่กอปรด้วยจารีตในการปฏิบัติอันมั่นคงเกี่ยวกับการจัดการ ทรัพยากรและการดำเนินชีวิตด้วยวิถีอันยั่งยืน และแน่นอนว่ากรณีศึกษา แต่ละกรณี ก็ย่อมสามารถนำไปปรับใช้กับที่อื่นๆ ได้ด้วยเช่นกัน ดังที่ ปัจจุบันพวกเราก็กำลังกระทำกันอยู่ แต่นี่ก็เป็นเพียงส่วนหนึ่งของประเด็น ทั้งหมด ปัญหาที่แท้จริงในระยะยาวนั้นอยู่ที่ว่า เราจะทำให้ผู้คนได้ตระหนัก ถึงแนวทางร่วมโดยพื้นฐานซึ่งเชื่อมโยงกันและกัน จนกลายเป็นพลังอัน เข้มแข็งได้อย่างไร และจะเริ่มที่ตรงไหน อันที่จริง ชื่อการประชุมสัมมนา ครั้งนี้เองก็บอกอะไรในตัวมันเองอยู่แล้ว คือ "เอเชียอาคเนย์เทือกเขา แผ่นดินใหญ่ (Montane Mainland Southeast Asia)" และนี่ก็คือกุญแจ สู่ความเข้าใจกว้างไกลยิ่งขึ้น เกี่ยวกับสิ่งที่เรากำลังพยายามกระทำและ บรรลุผลกันอยู่ ได้แก่ *มิติองค์รวมแห่งเอเชียอาคเนย์ ใน*ฐานะฐาน ทรัพยากรเขตร้อน และบูรณภาพของภูมิภาคแห่งนี้ มิใช่เพียงความหลากหลาย ทางชีวภาพและภูมิปัญญาท้องถิ่นเป็นส่วนเสี้ยว ที่แยกขาดจากกันโดดๆ

ดังที่เราทั้งหลายทราบกันดี เอเชียอาคเนย์มีฐานะเป็นทั้งยุทธศาสตร์ บนเส้นทางเดินเรือจากตะวันออกกลางสู่ชายฝั่งมหาสมุทรแปซิฟิก และเป็น หนึ่งในภูมิภาคที่ร่ำรวยด้วยทรัพยากรเขตร้อนสูงสุด ด้วยเหตุนี้ ภูมิภาคนี้ จึงตกอยู่ภายใต้การแข่งขันยึดครองของอำนาจตะวันตกเรื่อยมา นับจาก ช่วงหลังการปฏิวัติอุตสาหกรรมและจักรวรรดินิยมที่ตามมา ครั้นเมื่อได้มา ซึ่งเอกราชและสิ่งที่เรียกว่า "การกำหนดใจตนเอง (self determination)" ในช่วงหลังสงครามโลกครั้งที่สอง การณ์ก็หาได้ดีขึ้นนักไม่ กลับเป็นการนำมาซึ่งพลังอำนาจที่เร่งเร้าความแตกแยกและการขูดรีด ทรัพยากรหนักข้อขึ้นไปอีก ในนามของภารกิจสร้างชาติ การทำให้ทันสมัย แล้วก็ตามมาด้วยการพัฒนาผิดทิศทาง ตลอดช่วงเหล่านี้ ทรัพยากร ธรรมชาติและภูมิปัญญาท้องถิ่นอันล้ำค่า รวมทั้งชุมชนท้องถิ่นของเอเชีย อาคเนย์ ต้องตกเป็นเหยื่อซ้ำแล้วซ้ำเล่า ของรูปแบบการกดชี่ขูดรีด การ ข่มเหงลิดรอนสิทธิ์นานัปการ ดังที่เราก็ยังเห็นกันอยู่ทุกวันนี้ และในขณะนี้ จากกระแสโลกาภิวัตน์ทางเศรษฐกิจและความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี ชีวภาพในช่วงสองทศวรรษที่ผ่านมา ทรัพยากรทางพันธุกรรมก็ได้กลาย เป็นเป้าหมายหลักในการที่จะยึดกุมเศรษฐกิจโลก ภายใต้แรงผลักดันของ การทำกำไรสูงสุดและการเติบโตทางเศรษฐกิจล้วนๆ ทั้งหมดนี้เป็นภัย คุกคามที่ชัดเจนต่อระบบนิเวศอันเปราะบางของโลก ซึ่งก็ย่อมส่งผลต่อ

ผู้คนที่อิงอาศัยระบบนิเวศเหล่านี้ กล่าวโดยย่อ นี่คือภัยคุกคามต่อสิทธิ พื้นฐานในชีวิตของประชาชน

ภายใต้สถานการณ์ดังกล่าว ประเด็นเรื่องความหลากหลายทาง ชีวภาพและภูมิปัญญาท้องถิ่นจึงต้องทำความเข้าใจด้วยมุมมองขององค์รวม มิใช่เป็นส่วนๆ ดังที่เคยกระทำมา กล่าวคือ ควรเป็น แห่งภูมิภาค มุมมองเชิงคุณภาพโดยองค์รวมมากกว่าที่จะเป็นมุมมองเชิงปริมาณแบบ ลดทอนแยกส่วน มุมมองอย่างที่กล่าวนี้ย่อมแฝงไว้ด้วยความสามารถในการ มองเห็นองค์รวมทางภูมิศาสตร์ตลอดจนความสัมพันธ์ซึ่งกันและกันระหว่าง ปวงชนต่อปวงชน ทุกวันนี้ มีการมีพูดกันมากและมีโครงการเชิงปฏิบัติการ อยู่ไม่น้อยที่มุ่งสร้างความเข้มแข็งและเสริมพลังให้กับประชาชนและชุมชน ท้องถิ่น แต่หากปราศจากความสำนึกและการปูทางให้เกิดแนวทางพื้นฐาน และการสร้างพลังร่วมกันแล้ว การพูดคุยหรือกระทำการทั้งหลายก็ย่อมไม่ เกิดผลอันใด แม้ว่าจะจริงใจมุ่งมั่นเพียงใดก็ตาม และจากประสบการณ์ ของผม นี่แหละคือส่วนที่ยากที่สุดของภารกิจทั้งปวง แต่ก็เป็นเงื่อนไข แรกสุดที่มาก่อนเรื่องอื่นๆ ด้วยเหตุนี้ จึงใคร่ขอนำเสนอมุมมองสามประการ ซึ่งสัมพันธ์กันและกัน ให้ที่ประชุมได้พิจารณาดังนี้

- (1) ความหลากหลายทางชีวภาพ เป็นสิ่งที่เราต้องเข้าใจและ ดำเนินการ ในฐานะที่เป็นฐานทรัพยากรเขตร้อนหนึ่งเดียว อันจะนำซึ่ง แนวทางร่วมกันและการรวมพลังกัน โดยข้ามพันเส้นแบ่งและการแบ่งแยก ชุมชนท้องถิ่นทั้งหลาย ไม่ว่าจะเป็นภายในชาติหรือระหว่างชาติก็ตาม
- (2) ความสัมพันธ์ซึ่งกันและกันระหว่างพื้นที่และประชาชนทั้งใน เขตเทือกเขา ที่ราบลุ่ม และท้องทะเล เพื่อรวมกันเป็นเครือข่ายชุมชน ฐานทรัพยากร ซึ่งต่างก็ถูกภัยคุกคามของโลกาภิวัตน์และชนชั้นนำที่แปลก แยกผลักส่ชายขอบ และ

การตระหนักร่วมกันว่า จะต้องมีการปฏิรปตนเองบนพื้นจาน ของการพึ่งตนเองและสิทธิในการพัฒนา เพื่อให้แหล่งความรู้ ความสร้างสรรค์ ที่มีอยู่ภายในชุมชน ได้รับการฟื้นฟูพัฒนาขึ้นเป็นฐานให้กับการนำเอา ความรู้สมัยใหม่มาปรับใช้และสอดประสานอย่างมีประสิทธิภาพเหมาะสม<sup>2</sup>

แน่นอนว่าการประชุมครั้งนี้ย่อมครอบคลุมเรื่องเหล่านี้อยู่แล้ว สิ่งสำคัญนั้นอยู่ที่การเน้นย้ำและผลักดันสู่นโยบายและแผนยุทธศาสตร์ที่ แจ่มชัดในการกระทำร่วมกัน แท้ที่จริง ปวงชนและชุมชนทั้งหลายทั่วโลก ก็ได้เริ่มกระทำการด้วยตัวเองกันแล้ว ถึงขั้นที่ก่อให้เกิดแนวคิดใหม่ในเรื่อง สิทธิกลุ่มชนบนพื้นฐานวิถีชีวิตของชุมชน ซึ่งย่อมมีรูปแบบและแนวปฏิบัติ หลากหลาย กระแสพหุนิยมทางวัฒนธรรมดังกล่าวนี้ นับเป็นปรากฏการณ์ อย่างใหม่สำหรับวิถีปฏิบัติด้านสิทธิมนุษยชน ชนิดที่ยึดเอาปัจเจกบุคคล และแบบแผนอิทธิพลทางวัฒนธรรมแบบเดียวเป็นตัวตั้ง ซึ่งตะวันตกทึกทัก เอาเองว่าเป็นสากล กระแสที่ว่านี้จะต้องประสบกับการต่อต้านคัดค้านอย่าง หนักหน่วง ถึงขั้นที่จะจ้องทำลายกันเลยทีเดียว เพราะไม่เพียงแต่จะเป็น การท้าทายที่ลงรากลึกถึงจิตวิญญาณและภูมิปัญญาเท่านั้น แต่ยังเป็นการ ทวนกระแสครอบงำมุ่งครองความเป็นเจ้า ที่แฝงเร้นอยู่ในอารยธรรม ตะวันตก นับแต่การปฏิวัติทางวิทยาศาสตร์และอุตสาหกรรมเมื่อหลาย ศตวรรษที่ผ่านมา หากจะขอยืมเอาวลียอดนิยมของ แชมมวล ฮันติงตัน มา ใช้ คงต้องกล่าวว่า นี่ต่างหากที่เป็น "การปะทะกันของอารยธรรม (clash of civilizations)" ที่แท้จริง แต่เกิดขึ้นในบริบทของการปะทะกันระหว่าง โลกาภิวัตน์กับการฟื้นฟูท้องถิ่น หรืออาจจะใช้ศัพท์แสงคุ้นหูแบบ เศรษฐศาสตร์การเมือง ก็อาจเรียกได้ว่าเป็นการปะทะกันระหว่างระบอบ รวบคำนาจเบ็ดเสร็จระดับโลกกับการปลดปล่อยและประชาธิปไตยระดับ รากหญ้า กระแสการเผชิญหน้าทางวัฒนธรรมดังกล่าวนี้คงจะเป็น

สถานการณ์หลักของศตวรรษที่ 21 ที่กำลังดำเนินไปอยู่นี้ เรา**จึงคว**ร สำรวจพิจารณาพลังผลักดันทั้งในแง่บวกและแง่ลบ เพื่อร่วมกันหาว**ิถึแล**ะ วิธีการในการถางทางให้สังคมโลกของเราดำเนินสู่เสรีภาพ ความยุติธรรม เสถียรภาพและสันติวิธีอันแท้จริง

# ฐานคิดระดับโลกในลักษณะที่ก้าวหน้าและเป็นประชาธิปไตย

ข้อพิจารณาช้างต้นเชื่อมโยงประเด็นทั้งหมดสู่โลกของการเมืองด้าน สิทธิมนุษยชน เราจึงควรมาดูกันว่ามันเป็นไปอย่างไรในชีวิตจริง โดยจะขอ นำเสนอประเด็นเชื่อมโยงกันสองประการให้พิจารณาในเบื้องต้น ประการ แรกเกี่ยวกับธรรมชาติและความเป็นจริงในเรื่องสิทธิมนุษยชนเอง และอีก ประการหนึ่งเกี่ยวกับการจัดตั้งเครื่องมือระหว่างประเทศด้านสิทธิมนุษยชน ในแบบที่ก้าวหน้าและเป็นประชาธิปไตยในส่วนของสหประชาชาติ

ในประการแรก สิทธิมนุษยชนไม่ใช่สิ่งที่ได้มาเพราะมีใครหยิบยื่น ให้ ดังที่ โทนี่ เอแวนส์ ได้ตั้งข้อสังเกตจากประวัติศาสตร์ว่า สิทธิมนุษยชน ทั้งหลาย "เกี่ยวข้องกับการจัดตั้งและพิทักษ์รักษาห้ออ้างโดยศีลธรรม ซึ่ง สร้างความชอบธรรมให้กับผลประโยชน์เฉพาะต่างๆ" หรือตามที่ นึล สแตมเมอรส์ สรุปได้อย่างรัดกุมว่า "แนวคิดและแนวปฏิบัติเกี่ยวกับ สิทธิมนุษยชนนั้น ประชาชนเป็นผู้สร้างขึ้น ในสถานการณ์เฉพาะทาง ประวัติศาสตร์ สังคม และเศรษฐกิจ"<sup>3</sup> และหากมองจากความเป็นจริงที่ เกิดขึ้น ก็จะเห็นได้ว่า สิทธิมนุษยชนเป็นผลลัพธ์โดยตรงจากการต่อสู้ และมิได้เป็นสมบัติของวัฒนธรรมหรือจารีตใดเป็นการเฉพาะเลย ความข้อนี้ ไฮเนอร์ บีลเฟลด์ ได้วิเคราะห์สรุปไว้อย่างชัดเจนว่า

"....สิทธิมนุษยชนไม่ได้พัฒนาขึ้นในฐานะ "การผลิบานโดย ธรรมชาติ" ของแนวคิดมนุษยนิยมที่ฝังรากลิกอยู่ในจารีต ทางวัฒนธรรมและศาสนาของยุโรป ในทางตรงกันข้าม ประชาชนในโลกตะวันตก ก็ต้อง (และยังต้อง) ต่อส่ให้ สิทธิของพวกเขาได้รับการเคารพเช่นกัน...สิทธิเหล่านี้...เป็น การบรรลุผลที่เกิดจากความขัดแย้งทางการเมือง เป็นเวลา ยาวนาน ในช่วงกระบวนการเข้าสู่ภาวะสมัยใหม่ของยุโรป หา ได้เป็นมรดกนิรันดรจากขุมทรัพย์ทางวัฒนธรรมอันเป็น แบบฉบับของยุโรปแต่อย่างใดเลย"⁴

ในแง่นี้ จึงเป็นเรื่องที่ไม่ต้องเถียงกันอีกต่อไป ว่าเรื่องสิทธิมนุษยชนนั้น เราควรจะใช้มุมมองแบบสารัตถนิยมหรือสัมพัทธนิยมทางวัฒนธรรม ฝ่ายสารัตถนิยมก็ยกให้ตะวันตกผูกขาดคำจำกัดความของสิทธิมนุษยชน ฝ่ายสัมพัทธนิยมก็ใช้ความไม่เป็นตะวันตกปฏิเสธความเป็นสากลพื้นฐาน ของสิทธิมนุษยชน อันได้แก่สิทธิในชีวิตและศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ ทั้งสองฝ่ายได้แต่สร้างข้อโต้แย้งกันขึ้นมาเอง ซึ่งรังแต่จะฉุดรั้งไม่ให้เราได้ ดำเนินไปตามแนวทางความก้าวหน้าแห่งมวลมนุษย์ อันเป็นแนวทางที่ ดับบลิว เอฟ แวร์ไทม์ ได้ให้คำจำกัดความไว้อย่างเหมาะสมว่า คือการ เป็นอิสระจากการครอบงำทั้งปวง<sup>5</sup> แท้ที่จริง ทั้งเสรีภาพของมนุษย์และ ความก้าวหน้าของมนุษย์ก็คือสองด้านของเหรียญอันเดียวกัน จะขาด อย่างใดอย่างหนึ่งไปไม่ได้ แนวคิดในทำนองเดียวกันนี้เรายังเห็นได้จาก "เสรีภาพสี่ประการ" หลักที่แฟรงคลิน ดี รูสเวลท์ ประกาศสนับสนุน ในช่วงปลายสงครามโลกครั้งที่สอง อันได้แก่ เสรีภาพในการแสดง ความคิดเห็น เสรีภาพในศาสนา เสรีภาพจากความอดอยาก และเสรีภาพ จากความหวาดกลัว ซึ่งทั้งหมดเป็นรากฐานของวิสัยทัศน์สู่สันติภาพ ความ และสิทธิมนุษยชน ดังที่เราคงจำกันได้ดี วิสัยทัศน์ในระดับโลก

ดังกล่าวนี้เองที่นำมาซึ่งการจัดตั้งสหประชาชาติ และตามมาด้วยปฏิญญา สากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน จากนั้นมาองค์กรระดับโลกแห่งนั้นก็ถือเป็น ภารกิจหลักของตน ที่จะขยายขอบข่ายสิทธิมนุษยชนให้กว้างขวางยิ่งขึ้น ไปอีก และยังคงดำเนินอยู่เรื่อยมาตราบจนทุกวันนี้ แม้จะมีข้อจำกัดและ ข้อต้อยอยู่หลายประการ ทั้งโดยนิตินัยและพฤตินัย ในฐานะที่เป็นองค์การ ระหว่างประเทศก็ตาม แต่อย่างน้อยที่สุด ก็สามารถจะเป็นพื้นฐานแบบ ประชาธิปไตยที่ชอบธรรมสำหรับผู้เป็นเจ้าของสิทธิ์และปวงชนทั้งหลาย ใน อันที่จะแสวงหาหนทางของตน โดยมีแรงสนับสนุนทางศีลธรรมจากมติ สาธารณะระดับโลก และนับเป็นนิมิตหมายที่ดี ที่ประเด็นเรื่องความหลาก หลายทางชีวภาพและภูมิปัญญาท้องถิ่น ซึ่งเป็นความใส่ใจของพวกเราใน ที่นี้ ก็อยู่ในวิสัยของมุมมองประชาธิปไตยระดับโลกดังกล่าวด้วย จึงเป็น เรื่องที่เราควรพิจารณากันว่าประเด็นนี้อยู่ในฐานะเช่นไร ภายใต้ความ สนับสนุนของสหประชาชาติ เพื่อที่เราจะได้รู้ชัดว่าจะต้องทำอะไรต่อไป อย่างไร

เรื่องนี้นำเรามาสู่ประเด็นที่สอง ได้แก่คำถามว่าด้วยกฎหมายและ ระเบียบระหว่างประเทศ กับคำถามว่าด้วยเสรีภาพและความก้าวหน้าของ มนุษย์ ในการนี้ ผมจะแสดงทัศนะโดยอาศัยงานวิจัยที่ได้รับการสนับสนุน โดย IUCN ในหัวข้อ สิทธิในทรัพยากรตามจารีต : เครื่องมือระหว่าง ประเทศสำหรับการคุ้มครองและชดเชยให้แก่ปวงชนพื้นเมืองและชุมชน  $\red{new}$ องถิ่น $^e$  ทั้งนี้ก็เพื่อให้เห็นภาพโครงโดยคร่าวเกี่ยวกับเครื่องมือสิทธิมนุษยชน ระหว่างประเทศที่มีอยู่ ทั้งที่มีฐานะผูกพันและไม่มีผลผูกพันทางกฎหมาย

ในส่วนที่มีผลผูกพันตามกฎหมาย ประกอบด้วยข้อตกลงสิ่ฉบับ หลักๆ ได้แก่ กติการะหว่างประเทศว่าด้วยสิทธิพลเมืองและสิทธิทางการ เมือง (UN International Covenant on Civil and Political Rights (ICCPR)) 1976, กติการะหว่างประเทศว่าด้วย สิทธิทางเศรษฐกิจ

สังคมและวัฒนธรรม (UN International Covenant on Economic, Social and Cultural Rights (ICESCR)) 1976,อนุสัญญาองค์การ แรงงานระหว่างประเทศ 169 ว่าด้วยปวงชนพื้นเมืองและกลุ่มชาติพันธุ์ ในประเทศเอกราช (International Labour Organization Convention 169 concerning Indigenous and Tribal Peoples in Independent Countries (ILO169)) 1989, และอนุสัญญาว่าด้วยความหลากหลาย ทางชีวภาพ (Convention on Biological Diversity (CBD))1992

ในส่วนที่ไม่มีผลผูกพันทางกฎหมาย ควรเอ่ยถึงไว้สามฉบับเพื่อเป็น แนวทางสำหรับการดำเนินการต่อไปได้แก่ ร่างปฏิญญาสหประชาชาติว่า ด้วยหลักการสิทธิปวงชนพื้นเมือง (UN Draft Declaration on the Rights of Indigenous Peoples (DDRIP)) 1994, ร่างปฏิญญา สหประชาชาติว่าด้วยหลักการสิทธิมนุษยชนและสิ่งแวดล้อม (UN Draft Declaration of Principles on Human Rights and the Environment (DDHRE)) 1994, และปฏิญญาไลป์ซิกว่าด้วยสิทธิเกษตรกร (Leipzig Declaration on Farmers' Rights)

จากแหล่งต่างๆ อันหลากหลายเหล่านี้ เราพอจะสรุปประเด็นเกี่ยวกับ สิทธิในทรัพยากรตามจารีต ของปวงชนท้องถิ่นพื้นเมืองได้ดังนี้

- 1. การกำหนดใจตนเองและการพัฒนา
- 2. การจัดสรรความอุดมสมบูรณ์และทรัพยากรธรรมชาติ
- 3. การปกป้องวัฒนธรรมของชนกลุ่มน้อย
- 4 เสรีภาพทางศาสนา
- 5. บรณภาพทางสภาพแวดล้อม
- 6. สิทธิในทรัพย์สินทางปัญญา
- 7. การยอมรับกฎหมายและวิถีปฏิบัติตามประเพณี
- 8. สิทธิของเกษตรกร

ข้อ (1) และ (2) ยังมีความคลุมเครือเกี่ยวกับประเด็นอาณัติ ทางกฎหมาย ในขณะที่ CBD ยืนยันในหลักสิทธิแห่งอธิปไตยของรัฐ เหนือผืนดิน ดินแดนและทรัพยากรธรรมชาติของปวงชนพื้นเมือง ส่วน ICESCR และ ICCPR นั้นเน้นสิทธิของบรรดา "ปวงชน" ในลักษณะ พหุพจน์ในการกำหนดใจตนเองและจัดสรรความอุดมสมบูรณ์และ ทรัพยากรธรรมชาติอย่างเป็นอิสระ จากสภาพการณ์ดังกล่าว ปวงชน พื้นเมืองกลุ่มต่างๆ จึงตั้งคำถามต่อการที่สิทธิในอำนาจอธิปไตยอาจ แผ่ขยายคุกคามวิถีแห่งความรู้ การสร้างสรรค์ และการดำเนินกิจการต่างๆ ของพวกเขาได้ ซึ่งก็เป็นคำถามที่ชอบธรรม ส่วนอีกด้านหนึ่ง ทัศนะที่ เอื้อประโยชน์ต่อชนกลุ่มน้อยก็มักถูกต่อต้านโดยรัฐบาลของชาติต่างๆ เพราะ เกรงว่าจะนำมาซึ่งความเสื่อมสลายของบรณภาพแห่งชาติและสิทธิใน อำนาจอธิปไตย ดังนั้นเมื่อมองโดยรวมถึงข้อตกลงระหว่างประเทศที่มี ผลผูกพันทางกฎหมาย ควบคู่ไปกับโครงสร้างความสัมพันธ์เชิงอำนาจ ที่เป็นอยู่ ย่อมต้องเกิดช่องว่างและซ้อซัดแย้งที่ไม่อาจหาทางออกได้ ใน แง่นี้จึงนับเป็นการเหมาะสมที่ได้มีการริเริ่มแนวทางใหม่จากภายใน สหประชาชาติเอง โดยอาศัยกระบวนการปรึกษาหารืออย่างต่อเนื่องยาวนาน กับผู้นำปวงชนพื้นเมืองทั้งหลาย บังเกิดผลเป็น DDRIP ซึ่งกอปรด้วย เค้าโครงที่อาจนำมาใช้ได้อย่างครอบคลุมพอสมควร และแม้จะเป็น เครื่องมือที่ไม่มีผลผูกพันทางกฎหมาย แต่ DDRIP ก็จัดว่าเป็นตราสาร ระหว่างประเทศอันเป็นบรรทัดฐาน นำไปสู่การอภิปรายและการเจรจา เกี่ยวกับปวงชนพื้นเมืองที่จะเกิดขึ้นตามมา หลักพื้นฐานแห่งสิทธิของ ปวงชนพื้นเมืองตามแนวทางของ DDRIP มีสรุปไว้ในงานวิจัยของ IUCN ที่ได้กล่าวถึงข้างต้น จึงใคร่ขอนำมาอ้างอิงอย่างครบถ้วนไว้ในที่นี้ เพื่อ ประโยชน์แก่ทั้งผู้เข้าร่วมการประชุมสัมมนาตลอดทั้งผู้นำชุมชนทั้งหลาย<sup>7</sup>

- สิทธิในการกำหนดใจตนเอง การมีผู้แทนของตน และการ (1) มีส่วนร่วมคย่างเต็มที่
- การให้การยอมรับสนธิสัญญาทั้งหลายที่ปวงชนพื้นเมืองได้ กระทำไว้ก่อนหน้าแล้ว
- สิทธิที่จะกำหนดความเป็นพลเมืองของตนและพันธกรณีของ (3) การเป็นพลเมือง
- สิทธิในบรรดาสิทธิมนุษยชนทั้งหลายทั้งโดยกลุ่มและโดย (4)ปัจเจกชน
- สิทธิในการดำเนินชีวิตอย่างมีเสรีภาพ สันติสุข และมั่นคง (5) ปลอดจากการแทรกแซงหรือข้องเกี่ยวด้านการทหาร
- สิทธิในเสรีภาพทางศาสนาและการคุ้มครองสถานที่หรือวัตถุ (6) อันศักดิ์สิทธิ์ รวมทั้งระบบนิเวศ พันธุ์พืชและสัตว์
- สิทธิในการเรียกค่าเสียหายและได้รับการชดเชยสำหรับ (7) ทรัพย์สินในทางวัฒนธรรม ภูมิปัญญา ศาสนาหรือจิต วิญญาณ ที่ถูกยึดครองหรือนำไปใช้โดยปราศจากความ ตกลงยืนยอม
- สิทธิในการยืนยอมโดยสมัครใจและได้รับข้อมูลล่วงหน้า (8)
- สิทธิที่จะควบคุมการเข้าถึงและแสดงความเป็นเจ้าของต่อ (9) พันธุ์พืช สัตว์ และแร่ธาตุอันจำเป็นอย่างยิ่งยวดต่อวัฒนธรรม ของพวกเขา
- (10) สิทธิในการครอบครอง พัฒนา และควบคุมการใช้ผืนดินและ อาณาบริเวณ รวมทั้งสภาพแวดล้อมทั้งหมด อันประกอบด้วย ที่ดิน อากาศ น้ำ ชายฝั่ง น้ำแข็งในทะเล พืชและสัตว์ ตลอดจนทรัพยากรอื่นๆ ซึ่งพวกเขาเคยเป็นเจ้าของ ครอบครอง หรือใช้ประโยชน์ตามจารีตประเพณี

- (11) สิทธิในมาตรการพิเศษเพื่อคุ้มครองและพัฒนาวิทยาศาสตร์ เทคโนโลยี และการแสดงออกทางวัฒนธรรมของพวกเขา รวมไปถึงทรัพยากรมนุษย์ และทรัพยากรทางพันธุกรรมอื่นๆ เมล็ดพันธุ์ ยา ความรู้ในคุณสมบัติของสัตว์และพืช จารีต มุขปาฐะ วรรณกรรม งานออกแบบ และทัศนศิลป์และศิลปะ การแสดง
- (12) สิทธิในค่าสินไหมทดแทนที่เป็นธรรมเหมาะสมสำหรับ การอันใดก็ตามที่ก่อให้เกิดผลกระทบอันคุกคาม ในทาง สภาพแวดล้อม เศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรมหรือจิตวิญญาณ

ไม่ว่าจะมีผลผูกพันทางกฎหมายหรือไม่ก็ตาม สิทธิ - หรือกล่าวอีก นัยหนึ่ง การอ้างหลักศีลธรรม - ตามที่ได้ลำดับมานี้ ถึงที่สุดแล้วย่อม ขึ้นอยู่กับว่า จะเป็นที่ยอมรับและเคารพในฐานะเป็นหลักอันชอบธรรมอย่าง หนักแน่นเพียงใดในสังคม ประเทศไทยเป็นตัวอย่างที่ดีในเรื่องนี้ เพราะ แม้จะมีบทบัญญัติตามรัฐธรรมนูญให้กับสิทธิชุมชนเกี่ยวกับภูมิปัญญา ท้องถิ่นและความหลากหลายทางชีวภาพก็ตาม แต่การอ้างหลักศีลธรรม ดังที่ปรากฏในบทบัญญัติเหล่านี้ ยังห่างไกลจากความเป็นจริงในทางปฏิบัติ ยิ่งนัก นี่ก็เป็นเพราะแบบแผนทางกฎหมายหรือศีลธรรมอันใดก็ตาม ย่อม ไม่อาจดำรงอยู่ได้ด้วยตัวของมันเอง หากปราศจากฐานสนับสนุนทางสังคม และวัฒนธรรม ที่กล่าวเช่นนี้ไม่ใช่เพื่อแสดงความไม่พอใจหรือความสิ้นหวัง ซึ่งเป็นอาการอันอ่อนแอฉาบฉวยเกินไป เพราะนี่เป็นธรรมดาของสิ่งทั้งหลาย ที่จะต้องเริ่มด้วยกระบวนการทางสังคม ดุจเดียวกับกระบวนการต่อสู้เพื่อ เสรีภาพอันเข้มข้นทั้งหลายในประวัติศาสตร์มนุษย์ ข้อแตกต่างประการ สำคัญนั้นอยู่ที่ว่า ปวงชนพื้นเมืองและชุมชนชนบทในทุกวันนี้มิได้ยืนอยู่ อย่างโดดเดี่ยวในประเด็นเหล่านี้ อย่างน้อยที่สุด ก็มีมติสาธารณะ ส่วนหนึ่งและขบวนการประชาชนเป็นอันมาก เริ่มให้ความสนับสนุนอย่าง เปี่ยมด้วยความหมาย แม้ว่าจะยังต้องเผชิญหน้ากับอำนาจครอบงำต่างๆ มากมายก็ตาม

# การเมืองระดับโลกว่าด้วยสิทธิมนุษยชนในลักษณะล้าหลังและ ล้ำนาลนิยม

องค์ประกอบหลักอันสัมพันธ์กันสองประการที่ขวางกั้นเส้นทาง พัฒนาการสู่เสรีภาพและความก้าวหน้าของมวลมนุษย์ ก็คือ แนวความ คิดเดิมๆ ประการหนึ่ง และระบบตลาดรวบอำนาจเบ็ดเสร็จ อีกประการ หนึ่ง องค์ประกอบประการแรกนั้นเป็นเรื่องของคำจำกัดความว่าด้วยสิทธิ มนุษยชนที่ตกทอดมาจากอดีต แน่นอนว่าโลกตะวันตกในอดีตเป็นผู้จุด ประกายโลกทั้งผอง ด้วยแนวคิดสมัยใหม่เกี่ยวกับสิทธิมนุษยชนและ ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ แต่แล้วโลกตะวันตกก็กลับติดอยู่กับแนวคิด เหล่านั้นที่พัฒนาขึ้นใน "สภาพการณ์เฉพาะทางประวัติศาสตร์ สังคม และเศรษฐกิจ" ของศตวรรษที่สิบเจ็ดและสิบแปด นี้เป็นเหตุให้ความหมาย และขอบข่ายของสิทธิมนุษยชนถูกจำกัดวงให้แคบอยู่เพียงสิทธิที่เกี่ยวข้อง กับเสร็ภาพปัจเจกชน สิทธิในทรัพย์สิน และหลักนิติธรรม หรือกล่าว โดยย่อ ก็คือบรรดาสิทธิที่ดำเนินการทางตุลาการได้ ความข้อนี้เห็นได้ ชัดจากข้อโต้แย้งของ เจเรมี เบนแธม ที่มีต่อคำประกาศของการปฏิวัติ ฝรั่งเศส ว่าด้วยสิทธิของมนุษย์และของพลเมือง ซึ่งเป็นคำประกาศสิทธิ ตามธรรมชาติอันมิอาจแปลกแยกจากประชาชนทั้งปวงได้ โดยเบนแรมได้ วิจารณ์อย่างแรงว่า

"สิทธิ...เป็นลูกของกฎหมาย จากกฎหมายของจริง จึงเกิดมีสิทธิ ของจริง....แต่จากกฎฝันเพื่อง จากกฎธรรมชาติ ที่นึกฝันปั้นแต่ง โดยกวี นักโวหาร และนักค้ายาพิษทางศีลธรรมและภูมิปัญญา จึง

เกิดมีสิทธิประเภทฝันเพื่อง อันเปรียบได้กับฝูงลูกอ่อนนอกสมรส ของเหล่าอสุรกาย"8

นี่จึงเป็นเหตุให้ในโลกตะวันตก บรรดาสิทธิในทางเศรษฐกิจและ สังคมของกลุ่มชนมักถูกมองว่าอยู่นอกมาตรฐานสิทธิมนุษยชน และถือเป็น เพียงเรื่องของนักมนุษยธรรมและผู้มีความกรุณา รวมทั้งเป็นเรื่องของ สวัสดิการทางสังคม ทั้งหมดนี้ยังคงเป็นไป ทั้งๆ ที่ทางสหประชาชาติ ก็ได้เน้นย้ำมานานพอสมควรแล้ว ถึงหลักแห่งการอิงอาศัยซึ่งกันและกัน และมีอาจแบ่งแยกจากกันได้ ระหว่างสิทธิพลเมืองและสิทธิทางการเมือง ในด้านหนึ่ง กับสิทธิทางเศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรมในอีกด้านหนึ่ง เหตุที่เป็นเช่นนี้ก็เข้าใจได้ไม่ยากนักเมื่อมองในแง่ประวัติศาสตร์ เพราะ แท้ที่จริงแล้วพลังผลักดันจริงๆ ที่อยู่เบื้องหลังการปฏิวัติเสรีนิยมในอดีต ก็มิใช่อะไรอื่นนอกจากชนชั้นพาณิชย์และชนชั้นกลาง หรือพวกที่มีทรัพย์ และแม้ตราบทุกวันนี้ บรรดาคุณค่าและจารีตแบบเสรีนิยมที่ยังเทิดทูนกันอยู่ ก็ยังได้รับการหล่อเลี้ยงด้วยพลังผลักดันเดียวกันนี้ โดยมีทัศนคติพื้นฐาน เป็นปฏิปักษ์ต่อทั้งรัฐและพวกที่ไม่มีทรัพย์ ความเป็นปฏิปักษ์ประการหลัง นี้ยังคงเป็นเป้าที่สำคัญอยู่ ทั้งนี้เพราะนักเสรีนิยมก็ได้ครองอำนาจรัฐเอง แล้ว ดังนั้นในบริบทที่ว่านี้ จึงไม่แปลกคะไรที่เสรีภาพของพลเมืองและ เสรีภาพทางการเมืองจะถือเป็นมาตรฐานของสิทธิมนุษยชน และมาตรฐาน นี้ก็ไม่ควรไปข้องแวะอะไรกับสิทธิกลุ่มชนด้านเศรษฐกิจ สังคมและ วัฒนธรรม อันล้วนเป็นสิทธิประเภท "ฝันเพื่อง" นั่นเอง

เมื่อสภาพการณ์เป็นเซ่นนี้ เสรีนิยมตะวันตกจึงเปลี่ยนโฉมไปสู่การ แบ่งแยกชัดเจนระหว่างฝ่ายที่มีกับฝ่ายที่ไม่มี ฝ่ายรวยกับฝ่ายจน ฝ่าย ปกครองกับฝ่ายถูกปกครอง การครอบงำกับเสรีภาพ ไม่ว่าเราจะมองจาก มุมไหน ก็จะเห็นสภาพปัญหาทำนองเดียวกันนี้ และหลังจากยุคปฏิวัติ

อุตสาหกรรม การเมืองของฝ่ายที่มี ซึ่งมีรากฐานอยู่ที่สิทธิในทรัพย์สิน ้ แบบตะวันตก ก็พัฒนาอย่างรวดเร็วขึ้นเป็นลัทธิบูชาเทวรูปแห่งทุนนิยม อุตสาหกรรม ซึ่งมีสามง่ามไว้คอยจัดการกับมนุษย์ ธรรมชาติ และตลาด ทั้งหมดนี้กระทำในนามของวิชาเศรษฐศาสตร์ ซึ่งมี อะดัม สมิธ ผู้มีชื่อเสียง เป็นต้นคิด จากนั้นมาระบบเศรษฐกิจก็เข้าครอบงำสังคม และในการนี้ ดังที่ คาร์ล โปลองยี นักประวัติศาสตร์เศรษฐกิจคนสำคัญได้กล่าวไว้ "หมายความไม่น้อยไปกว่าการที่สังคมกลายเป็นส่วนต่อของตลาด และ แทนที่เศรษฐกิจจะเป็นส่วนหนึ่งของความสัมพันธ์ทางสังคม ความสัมพันธ์ ทางสังคมกลับตกเป็นส่วนหนึ่งของระบบเศรษฐกิจ" ตามกรอบแนว ความคิดแบบนี้ มนุษย์จึงถูกตีค่าและปฏิบัติในฐานะเพียงหน่วยย่อยของ แรงงาน และธรรมชาติก็ถูกตีค่าและปฏิบัติในฐานะเพียงวัตถุดิบ และ ทั้งแก่นสารทางธรรมชาติและความเป็นมนุษย์ที่ประกอบกันขึ้นเป็นสังคม ต่างก็ถูกแปรเปลี่ยนให้กลายเป็นสินค้าทางวัตถุ จึงต้องตกอยู่ภายใต้กลไก ตลาด ซึ่งยึดมั่นกันว่าเป็นกลไกที่กำกับดูแลตัวมันเอง อยู่เหนือการ ควบคุมทางสังคม นี้ก็คือกระบวนการในประวัติศาสตร์ที่ทำให้เศรษฐกิจ แบบตลาดถือกำเนิดขึ้นในสังคมพาณิชย์นิยม นำมาซึ่งลัทธิความเชื่อใน การค้าเสรีและระบบตลาดเสรี<sup>10</sup> และทั้งหมดนี้ก็เป็นไปเพื่อความก้าวหน้า ทางอุตสาหกรรมและการสั่งสมทุนอย่างไม่รู้จบ

บนพื้นฐานอุดมการณ์สุดขั้วดังกล่าว การจัดตั้งอาณานิคมและการ เข้าถือครองธรรมชาติก็รุดหน้าไปอย่างเต็มกำลังนับแต่นั้นมา ตรงนี้เราย่อม เห็นได้ชัดว่าข้อบัญญัติว่าด้วยสิทธิและเสรีภาพแบบตะวันตกเข้ามี บทบาทอย่างไร โดยอิงอาศัยกรอบความคิดว่าด้วยปัจเจกชนนิยม สิทธิ ในทรัพย์สินและหลักนิติธรรม ในบรรดาองค์ประกอบเหล่านี้ส่วนที่สำคัญ ที่สุดนั้นอยู่ที่สิทธิในทรัพย์สิน ซึ่งตามทฤษฎีมูลค่าที่ยึดถือกันมานานนับ สามศตวรรษของ จอห์น ล้อก ถือว่าเกิดจากการที่บุคคลใช้แรงงาน ของตนตักตวงเอาทรัพยากรจากธรรมชาติ นี่เป็นจุดเริ่มต้นของทุน และ ผลที่ตามมานั้น เป็นดังที่ วันทนา ศิวะ กล่าวไว้อย่างชัดเจนว่า

"...มีเพียงทุนเท่านั้นที่สามารถเพิ่มมูลค่าให้กับธรรมชาติที่ถูกถือ ครอง และดังนั้นจึงมีเพียงผู้ที่เป็นเจ้าของทุนเท่านั้น ที่มีสิทธิตาม ธรรมชาติที่จะเป็นเจ้าของทรัพยากรธรรมชาติ กลายเป็นสิทธิที่หัก ล้างสิทธิของผู้อื่นที่เคยมีร่วมกันในการถือครองมาก่อน ทุนจึงนับ เป็นแหล่งที่มาของเสรีภาพ แต่เสรีภาพที่ว่านี้มีพื้นฐานอยู่บนการ ปฏิเสธเสรีภาพให้กับผืนแผ่นดิน ป่า แม่น้ำ และความหลากหลาย ทางชีวภาพ ซึ่งล้วนถูกทุนอ้างสิทธิเข้าเป็นเจ้าของ"11

และในโลกอุตสาหกรรมของตะวันตก ทั้งหมดนี้ก็เป็นที่ยึดถือกันว่า เป็นเรื่องของเสริภาพทางเศรษฐกิจและปฏิสัมพันธ์ของพลังทางการตลาด! วันทนา ศิวะ ใส่ฉลากให้แก่กระบวนการนี้อย่างเหมาะสม ว่าเป็นการ ขโมยและการปล้นสะดม ไม่เพียงแต่เสรีภาพของผู้คนและสิทธิของ กลุ่มชนจะถูกคุกคามและริบไปเท่านั้น แต่ที่สำคัญที่สุดก็คือ การที่สิทธิ ในชีวิตของมนุษย์เองนั่นแหละที่ตกอยู่ภายใต้การคุกคามและทำลายล้าง ดังที่ทุกคนทราบกันดีอยู่แล้ว ว่าสิ่งที่เป็นทรัพย์ส่วนรวมเหล่านี้มีค่าและ จำเป็นต่อประชาชนและชุมชนท้องถิ่นเพียงใด ในฐานะที่มันเป็นฐานสำหรับ การธำรงรักษาเกื้อกูลชีวิต ดังนั้น ควบคู่ไปกับกระบวนการเข้าถือครอง และแปรรูปทรัพย์ส่วนรวมให้เป็นของเอกชน สิทธิและวิถีการดำรงชีวิตของ ปวงชนพื้นเมืองและชุมชนชนบทจึงถูกเบียดเบียนลดค่า ซึ่งเป็นสิ่งที่เรายัง เห็นกันอยู่ทุกวันนี้ แต่ก็อีกนั่นแหละ นี่ไม่ใช่เรื่องที่ต้องกังวลนักดอก ยิ่ง ทุกวันนี้มีทางแก้ไข ที่เรียกกันว่า "เครือข่ายความปลอดภัยทางสังคม (Social Safety Net)" ซึ่งธนาคารโลกได้บัญญัติขึ้นแล้ว ก็ย่อมสามารถ สกัดกั้นบรรดาความเดือดร้อนภัยคุกคามที่อาจส่งผลกระทบต่อสถานภาพ เดิมเอาไว้ได้ คงไม่ต้องกล่าวอะไรมากนักว่า แนวคิดและมาตรการแก้ไข ที่จะทำให้สถานการณ์เลวร้ายลงเช่นนี้ กลับเป็นที่ยอมรับโดยนักเศรษฐศาสตร์ และนักวิชาการเป็นจำนวนมาก

ใช่แต่เท่านั้น ขณะนี้การขยายอาณานิคมของทุนเข้าครอบงำ ธรรมชาติกำลังบรรลุขีดความสามารถอีกระดับ โดยทุนอภิมหาอำนาจ กำลังขยายขอบข่ายจากการควบคุมจัดการชีวิตไปสู่การผูกขาดชีวิตเสียเอง โดยอาศัยขีดความสามารถของเทคโนโลยีชีวภาพและระบอบสิทธิในทรัพย์ สินทางปัญญาซึ่งมาควบคู่กัน ความข้อนี้ย่อมอธิบายสถานะที่แท้จริงของ วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีในโลกปัจจุบันนี้ได้เช่นกัน สถานะที่ว่านี้ก็คือ การตกอยู่ในอาณัติของบรรษัทขนาดใหญ่ และอยู่ภายใต้กระบวนทัศน์ อุตสาหกรรมนิยม ซึ่งเป็นประเด็นสำคัญที่ประชาชนผู้ต่อสู้เพื่อเสรีภาพพึง ตระหนัก ดังที่ แอนดรูว์ คิมเบรล กล่าวบรรยายไว้อย่างน่ารับฟังว่า

"เทคโนโลยีชีวภาพชยายชีดความสามารถชองมนุษยชาติใน การเข้าถึงพลังแห่งธรรมชาติ ชนิดที่ไม่เคยมีเทคโนโลยีใดใน ประวัติศาสตร์สามารถกระทำได้มาก่อน เวลานี้วิศวกรชีวภาพ สามารถควบคุมจัดการชีวิตในรูปแบบต่างๆ ในลักษณะ เดียวกับที่วิศวกรสมัยปฏิวัติอุตสาหกรรมสามารถ แบ่งแยก รวบรวม ใช้ประโยชน์และตักตวงวัตถุอันปราศจากชีวิต ดุจเดียวกับที่คนรุ่นที่ผ่านมาควบคุมจัดการพลาสติกและโลหะ ให้กลายเป็นเครื่องจักรและผลผลิตของยุคอุตสาหกรรม ปัจจุบันเรากำลังเข้าจัดการและแปรรูปสิ่งที่มีชีวิตให้กลายเป็น สินค้าอย่างใหม่ในยุคเทคโนโลยีชีวภาพครอบคลุมทั่วโลก

วัตถุดิบของกิจการอย่างใหม่นี้ก็คือ ทรัพยากรพันธุกรรม ดุจเดียวกับที่มหาอำนาจในยุคอุตสาหกรรมล่าอาณานิคมไป ทั่วโลก เพื่อเสาะหาแร่ธาตุและเชื้อเพลิงฟอสซิล นักล่า อาณานิคมทางชีวภาพในปัจจุบันก็กำลังเสาะหาวัตถุดิบทาง ชีวภาพ ที่อาจแปรเปลี่ยนเป็นผลผลิตทำกำไรโดยอาศัย พันธุวิศวกรรม"12

ในคดีตที่ผ่านมาไม่นานนัก พัฒนาการด้านเทคโนโลยีชีวภาพเป็น ที่รู้จักและยอมรับในฐานะวิทยาการเกี่ยวกับการควบคุมบักเตรีที่ก่อให้เกิด โรคภัย ซึ่งเป็นวิทยาการอันทรงคุณต่อมนุษยชาติ ส่วนรูปแบบต่างๆ ของ สิ่งมีชีวิต อันหมายถึงผลิตผลของธรรมชาติเองนั้น แนวคิดทางนิติศาสตร์ เดิมไม่อนุญาตให้มีการจดสิทธิบัตรได้ แต่การณ์กลับพลิกผันโดยสิ้นเชิง เมื่อศาลฎีกาของสหรัฐอเมริกาได้ตัดสินเมื่อปี ค.ศ. 1980 บัญญัติให้สิ่ง มีชีวิตเป็นสิ่งที่นำมาจดสิทธิบัตรได้ นี่เท่ากับเป็นการจัดตั้งนโยบายใหม่โดย ลำพังฝ่ายเดียว เปิดทางให้กับบรรษัทข้ามชาติของสหรัฐอเมริกา ซึ่งกุม อำนาจทั้งทางด้านทุน เทคโนโลยีและตลาด สามารถจดสิทธิบัตรในพันธุ์พืช และสัตว์พื้นถิ่นต่างๆ ได้ เท่ากับเป็นการกุมอำนาจทางความรู้ไปในตัว นับแต่นั้นมา ก็มีการออกสิทธิบัตรจำนวนไม่น้อยให้กับกรณีอย่างพันธุ์ไม้ และพันธุ์ข้าวบาสมาติของอินเดีย กรณีข้าวหอมมะลิและพืชสมุนไพรของ ไทย และยังมีอีกหลายกรณีที่ตามมา กรณีเหล่านี้คงเป็นที่ทราบกันดี และ ล้วนเป็นการกระทำตามอำเภอใจอย่างอุกอาจ ยิ่งไปกว่านั้น ขณะนี้ยังมี การจัดตั้งระบอบสิทธิบัตรในระดับโลกขึ้นในองค์กรการค้าโลก (World Trade Organization) ซึ่งเป็นที่รู้จักกันในนามของข้อตกลงว่าด้วยทรัพย์ สินทางปัญญาที่เกี่ยวข้องกับการค้า (Trade Related Intellectual Property (TRIPS)) ซึ่งจะยัดเยียดให้กับประเทศโลกที่สาม<sup>13</sup> หากกระทำ สำเร็จ ไม่เพียงแต่ความหลากหลายทางชีวภาพและองค์ความรู้พื้นเมือง

จะต้องตกอยู่ในอันตรายจนอาจสูญสลายไปได้เท่านั้น แต่มันยังหมายถึง การควบคุมสิ่งมีชีวิตทั้งมวลบนพื้นพิภพนี้อย่างเบ็ดเสร็จเด็ดขาดด้วย และ ทั้งหมดนี้ก็เช่นกัน ล้วนมาในนามของเสรีนิยมทางเศรษฐกิจและตลาดเสรี

นคกจากนี้ ประเด็นที่กล่าวมาทั้งหมดยังสะท้อนให้เห็นว่า แนวคิด สิทธิมนุษยชนที่ตะวันตกตีกรอบขึ้นนั้น ต้องตกอยู่ภายใต้กรอบของปัจเจก ชนนิยม สิทธิในทรัพย์สินและหลักนิติธรรมอย่างไร ดังที่ ศาสตราจารย์ เอ็ดวาร์ด เฮอร์แมน แห่งสำนักวอร์ตัน ได้กล่าวไว้อย่างชัดเจนและน่ารับ ฟังว่า

"กระบวนการเติบโตที่ผู้คนเป็นจำนวนมากต้องประสบทุกช์ได้ ยาก ในขณะที่ชนชั้นนำกลุ่มเล็กๆ กลับมั่งคั่ง ย่อมต้อง อาศัยการละเมิดสิทธิมนุษยชนอย่างรุนแรงมิใช่หรือ ถ้าตอบ ตามทฤษฎีเสรีนิยมและตามคำจำกัดความขององค์กรใหญ่ๆ ด้านสิทธิมนุษยชนทางตะวันตก ก็ต้องตอบว่า ไม่ใช่ สิทธิมนุษยชนนั้นเป็นสิทธิทางการเมืองและเป็นสิทธิส่วน บุคคล...ย่อมไม่รวมถึงสิทธิในเศรษฐกิจ ในการยังชีพ การศึกษา การรักษาสุขภาพ ที่อยู่อาศัยและการมีงานทำ ดังนั้น หากเกิดการตกทุกซ์ได้ยากสืบเนื่องจากกลไก การทำงานตามปกติของระบบตลาด ซึ่งมีรากฐานมาจาก อำนาจทางเศรษฐกิจของบรรษัทและธนาคารเอกชน ด้วย ความช่วยเหลือของ ไอเอ็มเอฟ ธนาคารโลก รัฐบาล สหรัฐฯ และระบอบประชาธิปไตยแต่ในนามอย่างเม็กซิโกหรือ ชิลี ถือว่าไม่มีการละเมิดสิทธิมนุษยชนเกี่ยวข้อง"14

## แลไปท้างหน้า

ดังนั้น หลังจากสามศตวรรษผ่านไป เสรีนิยมตะวันตกที่เคยได้รับ การแซ่ซ้องสรรเสริญก็จบลงด้วยการยัดเยียดชุดสิทธิมนุษยชนของตนให้กับ โลก ในลักษณะที่ถือว่าสัมบูรณ์และสากล จึงเท่ากับว่าอำนาจคือธรรม และ "ธรรม (right)" ที่อ้างเอาเองฝ่ายเดียวนี้ก็พ่วงท้ายด้วยการปกครอง ตามคำเภคใจและความลุ่มสลายทางสังคม นี่ก็คือแก่นแท้ของประเด็น และ ดังที่ คาร์ล โปลองยี เสนอไว้ในงานวิเคราะห์ประวัติศาสตร์การปฏิวัติ อุตสาหกรรมอันแหลมคมของเขา ทางเลือกก้าวออกจากจุดจบหายนะนี้ ย่อมอยู่ที่การเปลี่ยนไปสู่ "หลักการสร้างความคุ้มครองทางสังคม ซึ่งมุ่ง ไปที่การอนุรักษ์มนุษย์และธรรมชาติ รวมทั้งองค์กรการผลิต โดยอาศัย แรงสนับสนุนจากบรรดาผู้ที่ได้รับผลกระทบโดยตรงจากพิษภัยของระบบ ตลาด..."<sup>15</sup> หรือหากจะกล่าวในบริบทของสถานการณ์ปัจจุบันก็คือสิ่งที่ เจมส์ โรเบิร์ตสัน มองว่าจะต้องมีการสร้างสรรค์เศรษฐกิจระดับโลกที่ เกื้อกูลมนุษย์ และ อนุรักษ์ธรรมชาติ<sup>16</sup> หลักการและแนวปฏิบัติทาง สังคมเช่นนี้ ปวงชนพื้นเมืองและชุมชนชนบททั้งหลายย่อมคุ้นเคยเป็นอย่าง ดีอยู่แล้ว เพราะมันก็คือวิถีชีวิตปกติตามจารีตของพวกเขานั่นเอง ไม่ใช่ สิ่งแปลกพิเศษอะไรเลย แต่สำหรับกระแสโลกแห่งอุตสาหกรรมนิยม ซึ่ง เสรีภาพของทุนและระบบตลาดเสรี ได้กลายเป็นระบอบควบคุมเบ็ดเสร็จ เปี่ยมด้วยสมบูรณาญาสิทธิ์เหนือสรรพชีวิตบนพื้นพิภพแล้ว สิ่งเหล่านี้ย่อม ดูประหนึ่งสิ่งแปลกปลอมที่ก่อให้เกิดความวุ่นวาย

เราจึงควรทำความเข้าใจประเด็นเรื่องความหลากหลายทางชีวภาพ และภูมิปัญญาท้องถิ่นจากมุมมองระดับโลกดังได้กล่าวมานี้ สิ่งที่กำลังล่อแหลม เป็นอย่างยิ่งก็คือเสรีภาพและความก้าวหน้าของมนุษย์ ก้าวแรกที่พึง กระทำก็คือ ปวงชนและชุมชนระดับรากหญ้าทั้งปวงจะต้องรวมตัวกันเป็น

แนวร่วม เพื่อเผชิญหน้ากับโครงสร้างอำนาจข้ามชาติ และแท้ที่จริง ด้วย เหตุที่ความฉ้อฉลและการขยายตัวของมันกำลังถึงขีดที่ไม่อาจยอมรับกันได้ บรรดาตัวแทนของทุนนิยมอุตสาหกรรม ซึ่งได้แก่ บรรษัทข้ามชาติ ไอเอ็มเอฟ ธนาคารโลก ฯลฯ จึงต้องเผชิญหน้ากับการประท้วงอย่าง เข้มข้นและการต่อต้านอย่างเหนียวแน่นจากประชาชนสามัญทุกหนทุกแห่ง ทั้งในเมืองและชนบทอยู่แล้ว แต่ปฏิบัติการบนท้องถนนและแถลงการณ์ ต่างๆ โดยตัวมันเองไม่อาจก่อให้เกิดผลสัมฤทธิ์อันใด หากปราศจากการ รับรองและทำให้สิทธิชุมชนปรากฏเป็นจริงขึ้นในระดับรากหญ้าทั้งโดย หลักการและในทางปฏิบัติ และกล่าวสำหรับบทบาทของรัฐชาติ เราคง คาดหวังได้น้อยมากจากระบบชนชั้นนำในปัจจุบัน ซึ่งส่วนใหญ่แล้วมัก แปลกแยกจากประชาชนของตน ในทางตรงข้าม การเสริมพลังชุมชน ท้องถิ่นต่างหาก ที่กลับจะช่วยให้รัฐชาติทั้งหลายเผชิญหน้ากับภัยคุกคาม ระดับข้ามชาติได้อย่างเป็นปึกแผ่นเข้มแข็ง มนุษยชาติได้ผ่านยุคสมัยของ การสร้างชาติ การปรับเปลี่ยนให้ทันสมัยและการพัฒนา โดยยึดรูปแบบ ทุนนิยมอุตสาหกรรมตะวันตก ตลอดเวลาที่ผ่านมา ชุมชนท้องถิ่นถูก ละเลย และสิทธิในทรัพยากรตามจารีตของพวกเขาถูกเพิกเฉยลิตรอน ผลลัพธ์ก็คือ มนุษย์ยากจนลง และธรรมชาติเสื่อมโทรมลง ดังนั้น ใน สถานการณ์เช่นนี้ เราต้องการประชาธิปไตยแนวใหม่ โดยจะต้องก่อกำเนิด จากชุมชนท้องถิ่นเป็นพื้นฐาน และปวงชนพื้นเมืองกับชุมชนชนบทย่อมเป็น ส่วนสำคัญอย่างยิ่งยวดของคำตอบ

อีกประเด็นหนึ่งที่ขอกล่าวถึงในท้ายที่สุดก็คือ ความจำเป็นที่จะต้อง มีการปฏิรูปตัวเอง ซึ่งผมได้กล่าวไว้ในตอนต้น สิ่งที่พึงเน้นย้ำก็คือการ พึ่งตนเองและสิทธิในการพัฒนาตนเอง การที่เราหยิบยกประเด็นสิทธิ ชุมชนขึ้นมานี้ มิใช่เพียงเพื่อสร้างกลไกปกป้องการคุกคามจากภายนอก

เท่านั้น แต่เพื่อความมุ่งหมายที่จะให้เป็นรากฐานของระเบียบประชาธิปไตย อย่างใหม่ในระดับโลก อันจะทำให้หลักการคุ้มครองทางสังคมและ เศรษฐกิจ ชนิดที่เกื้อกูลมนุษย์ / อนุรักษ์ธรรมชาติ สามารถมีการจัด ตั้งเป็นจริงขึ้นมาได้ นี่ย่อมหมายความว่า นอกเหนือไปจากสิทธิใน ทรัพยากรตามจารีตดังที่ได้กำหนดไว้อย่างดีในร่างปฏิญญาว่าด้วยสิทธิของ ปวงชนพื้นเมืองแล้ว เรายังต้องทำบางสิ่งบางอย่างเกี่ยวกับโครงสร้างความ สัมพันธ์เชิงอำนาจที่ดำรงอยู่ภายในตัวชุมชนเองด้วยเช่นกัน ประการหนึ่ง ที่สำคัญยิ่งก็คือ ในอันที่สิทธิชุมชนจะได้รับการรับรองและเคารพ จะต้อง คำนึงถึงคุณค่าและสิทธิของปัจเจกชนด้วย ในแง่นี้แม้จะมีข้อเสียอื่นๆ ก็ตาม เราย่อมเรียนจากตะวันตกได้ เพราะในการที่ชุมชนท้องถิ่นจะก้าว เข้าสู่โลกที่กำลังแปรเปลี่ยนไปในกระแสโลกาภิวัตน์นั้น ชุมชนจะต้องอาศัย ความสร้างสรรค์ของมนุษย์ด้วยเช่นกัน และความสร้างสรรค์ที่แท้จริงจะเกิด ขึ้นได้ก็เพียงในสังคมเปิดและเสรี ประเด็นนั้นอยู่ที่ว่า สิทธิชุมชนในฐานะ ที่เป็นระบบ จะต้องเปิดให้มีสิทธิและความสร้างสรรค์ของปัจเจกชนด้วย เช่นกัน นี่ย่อมเป็นการกิจอันละเอียดอ่อนในกระบวนการเปลี่ยนแปลงสังคม เป็นคำถามพื้นฐานที่ว่า ความมุ่งหวังและความคาดหวังที่สูงยิ่งขึ้นของมนุษย์ โดยเฉพาะของคนรุ่นใหม่ จะได้รับการสนับสนุนและตอบสนองได้อย่างไร ดังนั้น นี่จึงเป็นปัญหาว่าด้วยอนาคต อันสถานภาพเดิมๆ ประการใด ก็ไม่อาจให้คำตอบได้ ความท้าทายนี้เป็นความท้าทายอันยิ่งใหญ่ที่เกิดจาก ภายใน เราย่อมหวังเป็นอย่างยิ่งว่า ความรู้และภูมิปัญญาในจารีตท้องถิ่น ทั้งหลายจะสามารถใช้ศักยภาพอันสร้างสรรค์ของตนได้อย่างเต็มเปี่ยม เพื่อ ดำเนินภารกิจร่วมกันในการฟื้นฟบูรณะสังคม ทั้งในระดับโลกและในระดับ ท้องถิ่น

#### เชิงอรรถ

<sup>1</sup> James Robertson, Future Wealth: A New Economics for the 21<sup>st</sup> Century, London, Cassell Publishers Limited, 1990, p.ix.

Saneh Chamarik, "Technological Self-Reliance and Cultural Freedom", in C.G., Weeramantry, ed., Human Rights and Scientific and Technological Development, Tokyo, United Nations University Press, 1990, p.56.

 $^{3}$ Tonv Evans, "Introduction: power, hegemony and the universalization of human rights", in Tony Evans, ed., Human Rights Fifty Years On, Manchester University Press, 1998, p.4.

Heiner Bielefeld, "WESTERN VERSUS ISLAMIC HUMAN RIGHTS CONCEP-TION? A Critique of Cultural Essentialism in the Discussion of Human Rights". Political Theory, vol.28, No. 1, February 2000, pp.96-97.

<sup>5</sup>W.F. Wertheim, **Evolution and Revolution: The Rising Wave of Emancipation**, Middlesex: Penguin Books, 1974, p.47.

<sup>6</sup> Darrell A. Posey, **Traditional Resource Rights: International Instruments for** Protection and Compensation for Indigenous Peoples and Local Communities, IUCN -The World Conservation Union, 1996, particularly Chapters 1-5.

7<sub>lhid</sub> n 28

 $^{8}$  Cited in **The Economist**, "The Politics of Human Rights", August  $18^{\text{th}}$ - $24^{\text{th}}$ 2001, p.9.

See also, Onuma Yasuaki, "The Need for an Intercivilizational Approach to Evaluating Human Rights", and Chris Jochnick, "Human Rights for the Next Century", Human Rights Dialogue, Volume 10, September, 1997, pp.4-7.

Karl Polanyi. The Great Transformation: the political and economic origins of our time, Boston, Beacon Press, 1957, p.57.

10 lbid., p. 42-42, 132, 135-140.

11 Vandana Shiva, "The Enclosure of the Commons", *Third World* Resurgence, Issue No 84, 1997, p.6.

12 Andrew Kimbrell, "Biocolonization : The Patenting of Life and the Global Market in Body Parts", in Jerry Mander and Edward Goldsmith, ed., The Case against the Global Economy and for a Return toward the Local, San Francisco, Sierra Club Books, 1996, pp.131-132.

13 lbid., 133~137.

14 Edward S. Herman, "Immiseration & Human Rights", *Third World Resurgence*, Issue No. 58, June 1995, p.41.

<sup>15</sup>Karl Polanyi, op. cit., p.132. Italics mine

 $<sup>^{16}\</sup>mathrm{James}$  Robertson, op. cit., p. x. Italics mine

# "เมื่อถูกละเมิดสิทธิ์ ถูกเลือกปฏิบัติ ไม่ได้รับความเป็นธรรม แจ้ง กสม. 1377"

พิมพ์ที่ บริษัท เซเว่น พริ้นติ้ง กรุ๊ป จำกัด โทร. 02 2744030-5 โทรสาร 02 2744181



## คำอธิบายความหมายของเครื่องหมาย

รูปทรงดอกบัว คือ ความมีคุณธรรม ความเอื้ออาทรระหว่างเพื่อน มนุษย์ อันเป็นจริยวัตรอันดีงามของคนไทย

รูปคนล้อมเป็นวงกลม คือ การสร้างพลังความร่วมมือกับทุกภาค ส่วนของสังคม เพื่อเสริมสร้างวัฒนธรรมสิทธิมนุษยชนให้เป็นส่วนสำคัญใน กระบวนการพัฒนาประเทศ

รูปมือ คือ การร่วมมือกับทุกภาคส่วนของสังคมทั้งในระดับ ประเทศและระหว่างประเทศ ในการโอบอุ้มคุ้มครองศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิ และเสรีภาพ ด้วยหลักแห่งความเสมอภาค และภราดรภาพ

## สีน้ำเงิน

- คือ สีของความเชื่อมั่นของประชาชนและทุกภาคส่วนของ สังคม
- คือ ความมุ่งมั่น อดทนในการทำงานเพื่อประชาชน
- คือ ความสามัคคี และการประสานพลังอย่างหนักแน่นจาก ทุกภาคส่วนของสังคม เพื่อเสริมสร้างวัฒนธรรม สิทธิมนุษยชนในสังคมไทย

All along, Southeast Asia's precious biological resources, indigenous knowledge, and thus local communities, constantly fall prey to all sorts of exploitations, abuses, and marginalization, as we all are witnessing today. And right now with the economic globalization and biotechnological advancement intensifying during the past two decades, genetic resources become the main target for gaining the decisive power over the world economy under the mere motive force for profit maximization and economic growth. All this is the obvious threat to the earth's fragile ecosystems, and for that matter, to the people living in them. In short, the threat to the people's basic right to life.

Saneh Chamarik

... ทรัพยากรธรรมชาติและภูมิปัญญาท้องถิ่นอันล้ำค่า รวมทั้งชุมชนท้องถิ่น ของเอเชียอาคเนย์ ต้องตกเป็นเหยื่อซ้ำแล้วซ้ำเล่า ของรูปแบบการกดชื่ ขูดรืด การข่มเหงลิดรอนสิทธิ์นานัปการ ดังที่เราก็ยังเห็นกันอยู่ทุกวันนี้ และในขณะนี้ จากกระแสโลกาภิวัตน์ทางเศรษฐกิจและความก้าวหน้าทาง เทคโนโลยีชีวภาพในช่วงสองทศวรรษที่ผ่านมา ทรัพยากรทางพันธุกรรมก็ได้ กลายเป็นเป้าหมายหลักในการที่จะยึดกุมเศรษฐกิจล้วนๆ ทั้งหมดนี้เป็นภัย คุกคามที่ชัดเจนต่อระบบนิเวศอันเปราะบางของโลก ซึ่งก็ย่อมส่งผลต่อผู้คน ที่อิงอาศัยระบบนิเวศเหล่านี้ กล่าวโดยย่อ นี่คือภัยคุกคามต่อสิทธิพื้นฐาน ในชีวิตของประชาชน